
 

 

 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 
 

 

 

La cultura china durante el siglo XVI 
 

 

The chinese culture during the 16th century 
 

 

 
Autora 

 

Elsa Zichun Tris Torres 
 

 

 
Directora 

 

Encarna Jarque Martínez 
 

 

 
Grado en Historia 

Facultad de Filosofía y Letras 

Año Académico: 2019/2020 

 



2 

 

 

 

«El conocimiento es el comienzo de la acción, la acción es la culminación del 

conocimiento». 

Wáng Yángmíng (王陽明), erudito neoconfuciano, 1472-1529. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

Resumen: 

El territorio que actualmente conocemos como China ha sufrido numerosos 

cambios a lo largo de su historia. Lo mismo ocurre con su población, mayoritariamente 

compuesta por miembros de la etnia Hàn1 (汉). Ambos factores no son otra cosa que el 

resultado de un mestizaje cultural producto de la gran diversidad de poblaciones que se 

iban desarrollando en un territorio fluctuante. De todos estos grupos, este trabajo 

académico se centra en la cultura de la dinastía Míng (明 1368-1644), concretamente 

durante el siglo XVI. Para ello se van a analizar todos aquellos aspectos que nos ayuden 

a crear una imagen, lo más completa posible, de la China imperial en época moderna. 

Palabras clave: China, siglo XVI, dinastía Míng (明), historia, sociedad, cultura. 

 

Abstract: 

The territory that we currently know as China has undergone several changes 

throughout its history. The same occurs with its population, mostly composed of members 

of the Hàn (汉) ethnic group. Both factors are nothing that the result of a cultural 

miscegenation product of the great diversity of populations that were developed in a 

fluctuating territory. Of all this groups, this academic work focuses on the culture of Míng 

dynasty (明 1368-1644), specifically during the 16th century. Thus, all aspects that can 

help us to create an image, as complete as possible, of imperial China in modern times 

will be analyzed. 

Keywords: China, 16th century, Míng dynasty (明), History, society, culture. 

 

 

 

 

 
1 Las palabras en chino aparecerán escritas en pinyin (sistema de transcripción fonética). 



4 

ÍNDICE DE CONTENIDOS 

 

1. Introducción.............................................................................................................. .6 

1.1. Justificación del tema............................................................................................6 

1.2. Objetivos...............................................................................................................6 

1.3. Metodología aplicada............................................................................................7 

1.4. Estado de la cuestión.............................................................................................8 

 

2. Desarrollo analítico..................................................................................................10 

2.1. Aspectos históricos.............................................................................................10 

2.1.1. Concepto de «China».............................................................................10 

2.1.2. Breve repaso a la historia de China.........................................................12 

2.1.3. Breve repaso a la historia de la dinastía Míng (明)..................................14 

2.2. Aspectos sociales ................................................................................................17 

2.2.1. La familia...............................................................................................17 

2.2.2. Los nombres...........................................................................................19 

2.2.3. La vestimenta y el tocado.......................................................................20 

2.2.4. Las maneras de comportamiento............................................................22 

2.2.5. La vivienda............................................................................................23 

2.2.6. La alimentación......................................................................................23 

2.3. Aspectos culturales.............................................................................................25 

2.3.1. Cultura material.....................................................................................25 

2.3.2. Idioma: lengua y escritura......................................................................28 

2.3.3. Literatura...............................................................................................31 

2.3.4. Filosofía.................................................................................................34 

2.3.5. Religión.................................................................................................36 

 

3. Conclusiones.............................................................................................................39 

 



5 

4.  Relación de fuentes, bibliografía y recursos o materiales utilizados...................41 

 

5. Anexos.......................................................................................................................44 

5.1. Cronología.......................................................................................................... 44 

5.2. Mapas..................................................................................................................50 

5.3. Tablas..................................................................................................................52 

5.4. Iconografía..........................................................................................................54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

1. INTRODUCCIÓN 

 

1.1. Justificación del tema 

La elección de este tema para el Trabajo de Fin de Grado (TFG) tiene un doble motivo.  

El primero de ellos es el personal. Hace 22 años nací en Nánchāng (南昌), en la capital 

de la provincia de Jiāngxī (江西), al sureste de China. Desde pequeña me he sentido 

atraída por todo lo relacionado con este país, principalmente por su historia y su cultura, 

dos aspectos que, hasta este momento, me resultaban todavía desconocidos. Las 

decisiones de cursar el grado de Historia y la de retomar los estudios de la lengua china 

son dos factores que me han ayudado mucho a la hora de realizar este trabajo ya que he 

podido analizar las fuentes de manera crítica y comprender mejor los significados de los 

caracteres respectivamente. 

El segundo de ellos es el académico. A lo largo de estos cuatro años cursando el grado 

de Historia he podido estudiar nuevos países y sus respectivos procesos históricos. En el 

caso de China la parte de su historia que más he conocido es la económica gracias a la 

Ruta de la Seda, al comercio de época moderna, a las misiones religiosas y al 

colonialismo. Sin embargo, los aspectos culturales e históricos siempre han sido los que 

más interés me han producido, por lo que este trabajo era la oportunidad perfecta para, 

además de permitirme abordar un tema que me resultase ameno, poder indagar y saciar 

mi curiosidad. 

 

1.2. Objetivos 

El principal objetivo de este trabajo académico es mostrar una parte, aunque pequeña, 

de la cultura china ya que no existe una sola, sino que, lo que actualmente conocemos 

como China, es un crisol de culturas y poblaciones que se han ido entremezclando a lo 

largo de siglos y siglos de historia. También se van a analizar distintos aspectos de forma 

específicamente individual que, a su vez, se relacionan entre sí para poder obtener, de 

esta manera, una imagen lo más completa posible del imperio chino durante el siglo XVI. 

 



7 

Con este trabajo también se intenta dejar de lado la perspectiva eurocéntrica de tomar 

como referencia de cualquier avance, descubrimiento, civilización, invento, etc. a Europa 

y, por lo tanto, de creer que todo es bueno o malo, mejor o peor, avanzado o retrasado, 

anterior o posterior, etc. respecto a ésta, en otras palabras, apartar la idea de Europa como 

eje central y analizar la cultura china desde su propio contexto. 

 

1.3. Metodología aplicada 

El trabajo se ha elaborado a partir del estudio de las fuentes consultadas, que 

fundamentalmente, son fuentes secundarias, es decir, bibliografía de autores especialistas 

en el tema que en este trabajo se desarrolla. Asimismo quiero destacar la utilización de 

fuentes primarias, como son las obras de los misioneros, que considero interesantes para 

obtener una percepción general de toda la dinastía Míng (明, 1368-1644). 

El proceso ha sido el siguiente: al principio se hizo una búsqueda general para realizar 

un primer contacto con la información básica; después, otra búsqueda, esta vez más 

específica, para conocer a los principales historiadores y/o autores que habían trabajado 

el tema en cuestión o aspectos relacionados con éste; a continuación, una vez recopiladas 

todas las obras de interés se ha realizado una lectura crítica de las mismas para extraer y 

estructurar la información de más utilidad; seguidamente, una vez hechas todas las 

anotaciones necesarias, se ha acometido la redacción en la cual se ordenan las ideas y se 

organizan en un discurso lógico y coherente; y, por último, se revisa el resultado final y 

se modifican aquellos aspectos que se consideran oportunos. 

La principal problemática a la hora de elaborar este trabajo ha sido la escasez de obras 

realizadas por sinólogos chinos traducidas a otros idiomas. La mayoría de las obras, tanto 

sus versiones originales como sus traducciones, son de sinólogos occidentales, por lo que 

si no se tiene un nivel suficientemente elevado de chino es bastante complicado poder 

traducir las obras en este idioma y entender el mensaje que sus autores transmiten a través 

de éstas. Por estos motivos, las obras consultadas para la realización de este trabajo son 

de autores occidentales. 

Otro problema que ha surgido es que me ha resultado complicado centrarme 

únicamente en el periodo de tiempo inicialmente propuesto, es decir, el siglo XVI, 

probablemente porque se trata de una división cronológica fundamentalmente occidental 



8 

difícilmente ajustable a China. En todo caso, la Historia no puede limitarse a unas fechas 

concretas, sino que se deben comprender los procesos anteriores para entender el contexto 

que se está estudiando. 

 

1.4. Estado de la cuestión 

Actualmente todo lo relacionado con China va despertando cada vez más el interés en 

los países occidentales, ya sea por aquellos elementos que nos diferencian y, por lo tanto, 

nos resultan más curiosos; o por el hermetismo que, a pesar de vivir en los tiempos de la 

globalización, el gobierno chino transmite hacia el resto de los países y, por consiguiente, 

deja libre a la imaginación cualquier tipo de rumor o bulo sobre el gigante asiático. 

Las principales fuentes primarias de información para conocer el siglo XVI en China 

provienen de las obras y diarios de viaje que realizaban los misioneros y comerciantes 

que llegaban a esta parte del globo para evangelizar y comerciar respectivamente. A 

finales del siglo XVI y durante los siguientes siglos también se puede obtener la 

traducción de algún documento en su lengua original que algún misionero tradujera tras 

haber aprendido la lengua y la escritura chinas. Algunos misioneros destacables –con sus 

respectivas obras– de este siglo son Francisco Javier (1506-1552), Martín de Rada (1533-

1578), Miguel de Luarca (1540-1591) –Verdadera Relación de la grandeza del Reyno de 

la China con las cosas mas notables de alla, hecha por Miguel de Loarca soldado uno 

de los que fueron donde las islas de Luçon que aora llaman philipinas. Año de 1575–, 

Juan González de Mendoza (1545-1618) –Historia del Gran Reyno de la China es una 

crónica de sus viajes por Oriente–, Alonso Sánchez (1547-1593), Juan Cobo (1546-1592), 

Matteo Ricci (1552-1610) –Della entrata della Compagnia di Giesù e Christianità nella 

Cina, relata la entrada de la primera misión cristiana en China entre 1582  y 1610– o 

Diego de Pantoja (1571-1618) –Tratado de los siete pecados y virtudes o Qīkè dàquán 2 

(七克大全,), narra la superación de los siete pecados capitales del cristianismo y sus 

virtudes–.  

 
2 Los siete pecados y virtudes a las que se refiere Diego de Pantoja son: 

- Pecados: soberbia, envidia, ira, pereza, avaricia, gula y lujuria. 

- Virtudes: humildad, caridad, paciencia, diligencia, generosidad, templanza y castidad. 



9 

Desde el siglo XX hasta la actualidad, la historiografía china ha ido evolucionado y 

está siendo investigada por los países occidentales cuyos historiadores se han 

especializado en el estudio de China iniciando así una nueva corriente historiográfica, la 

sinología. Algunos sinólogos importantes –y sus respectivas obras– son Flora Botton Beja 

–investigadora especializada en el mundo oriental de Asia y África. Su obra, China: su 

historia y cultura hasta 1800, analiza la evolución de la civilización china y fue publicada 

en 1974, siendo la primera Historia general de China que se escribe en español–; Merle 

Goldman –historiadora estadounidense experta en la China de la Edad Moderna–; John 

K. Fairbank –historiador estadounidense. Junto a M. Goldman escribe China: una nueva 

historia donde describen los cambios producidos en el imperio chino desde el Neolítico 

hasta su presente–; Dolors Folch Fornesa –especialista en la dinastía Ming. Es autora de 

varios artículos sobre las relaciones entre Europa y la dinastía Míng (明)–; Jacques Gernet 

–historiador francés. Su obra El mundo chino fue traducida al castellano por Dolors Folch 

Fornesa. En este libro el autor francés explica la historia de China mediante las 

interrelaciones que se establecen entre los diferentes ámbitos (político, económico, 

religioso, social, etc.)–; Pedro Ceinos Arcones –investigador y escritor español. En su 

obra Historia breve de China expone cómo los cambios producidos en el entorno, sobre 

todo del medio urbano, puede afectar al desarrollo de cualquier zona rural–; Carlos 

Martínez Shaw –historiador español experto en la Edad Moderna. Historia de Asia en la 

Edad Moderna explica cómo se centralizó el poder, cómo evolucionó el sistema de 

gobierno tras las invasiones de los bárbaros –; Antonella Romano –historiadora francesa 

especializada en la historia de la ciencia. En Impresiones de China. Europa y el 

englobamiento del mundo (siglos XVII y XVIII) la autora, por un lado, muestra a través 

de los testimonios europeos la percepción de china, y, por el otro, cómo se iba 

configurando el mundo y qué lugar ocupaba en él cada territorio–; y Jonathan Spence –

historiador estadounidense especialista en la historia de China. Su obra El palacio de la 

memoria de Matteo Ricci narra la vida del jesuita italiano a partir de una serie de imágenes 

mnemotécnicas que el propio religioso fue creando–. 

 

 

 

 



10 

2. DESARROLLO ANALÍTICO 

En este apartado se van a abordar todos aquellos aspectos relacionados con la cultura 

china durante el siglo XVI que van desde el estudio de la sociedad y la religión hasta las 

obras pictóricas y materiales o la vestimenta y los códigos de conducta, todo ello desde 

la percepción que viajeros, comerciantes y misioneros occidentales mostraban en sus 

escritos. 

 

2.1. Aspectos históricos 

 

2.1.1. El concepto de «China» 

En la actualidad la República Popular China es un país de Asia Oriental y el 

cuarto más grande del mundo con una extensión de casi 9.600.000 km2, por detrás de 

Rusia, Canadá y Estados Unidos. Su geografía es, mayoritariamente, montañosa y fluvial. 

Las montañas y los ríos (vid. fig. VII), como bien dice Pedro Ceinos Arcones en su obra 

Historia breve de China, separan o conectan respectivamente los distintos territorios y 

culturas3. Son dos elementos que, a lo largo de toda su historia, han desempeñado un 

importante papel para las poblaciones que alrededor de ellos se desarrollaban. Aún en la 

actualidad siguen manteniendo su función llegando a existir aldeas habitadas por minorías 

étnicas, que se encuentran bastante alejadas de los grandes núcleos poblacionales y que 

mantienen casi intactas sus tradiciones.  No obstante, según Pierre Chaunu, para la 

civilización china, la montaña forma una barrera más absoluta que el desierto del mar –

los chinos fueron mejores marineros de lo que se ha creído–.4 

La definición del concepto «China» varía dependiendo del contexto que 

analicemos, ya que este vocablo contiene muchas acepciones, y del autor que estudiemos. 

Como afirma Chenguang Li en su artículo5, los términos latinos de Sina o Seres se 

utilizaban para referirse a varios pueblos asiáticos en un amplio arco que va desde India 

 
3 Ceinos Arcones, P. (2003). Historia breve de China. Madrid: Sílex, p. 10. 

4 Chaunu, P. (1972). La expansión europea (siglos XIII al XV). (A. M. Mayench, Trad.) Barcelona: Labor, 

p. 181. 

5 Chenguang, L. (2019). «¿Sina, Catayo o China? Los conocimientos sobre China en la educación del 

príncipe Felipe (1527-1556)». Res Publica. Revista de Historia de las Ideas Políticas(22), 51-63. 



11 

hasta China. La propia palabra «China» podía hacer referencia a otros espacios del 

continente asiático como lo son la India o Persia. Esta percepción del término es el que 

varios autores clásicos como Estrabón 6 , Pomponio Mela 7  o Claudio Ptolomeo 8 

compartirían para mostrar a China como el territorio más oriental conocido para un 

europeo y el más difícil de alcanzar. Sin embargo, diferían en la distancia a la que se 

encontraba esta región. 

En la Edad Media, se produjeron políticas aperturistas dejando, por un lado, que 

la cultura del imperio mongol se extendiera y, por otro lado, que tanto los misioneros 

como los comerciantes pudieran adentrarse en el territorio de la dinastía Yuán (元, 1271-

1368). Gracias a ello se difundieron hacia Occidente nuevos relatos sobre China en los 

que se la denominaba diferente según el territorio al que hacían referencia (Catay9 o 

Catayo –el norte– y Mangi o Manzi –el sur–).10 

Los términos clásicos y medievales de Sina y Catay (o Catayo) respectivamente, 

fueron unificados en la obra de Johann Boemus publicada en 1520 donde los nombra por 

primera vez para indicar un mismo lugar: «tierra del “Gran Can” en India». 11  Sin 

embargo, habrá que esperar algo más de medio siglo para que Diego de Pantoja confirme 

que Catay y China se tratan del mismo país.12 La obra de Juan González de Mendoza 

publicada en 1585, Historia de las cosas más notables, ritos y costumbres, del gran reino 

de la China, es la que más influencia tuvo en la formación del concepto de China en 

Europa.13 En otra obra, Historia del Gran Reino de la China, el agustino realiza una 

descripción geográfica de China: 

«… este gran Reino es la tierra más oriental de toda Asia: de la banda del Poniente 

tiene por vecino el Reino de Conchinchina, el cual guarda en todo las costumbres y 

ritos de la China. Lava la mayor parte del Reino el gran mar Oceánico Oriental, 

 
6 Geógrafo e historiador griego de los siglos I a.n.e. y I d.n.e. conocido por su obra Geografía. 

7 Geógrafo hispanorromano del siglo I conocido por su obra De situ orbis. 
8 Astrónomo, geógrafo y matemático griego del siglo II conocido por su obra Cosmografía, también se 

conoce por Geografía. 

9 Nombre que recibió el territorio comprendido entre los ríos Yangtsé y Amarillo por parte de Marco Polo. 

10 Chenguang, L. (2019). «¿Sina, Catayo o China? …», O. C., p. 55. 

11 Ibidem, p. 59. 

12 Ceinos Arcones, P. (2003). Historia breve …, O. C., p. 216. 

13 Ibid. 



12 

comenzando por la Isla de Aynan14, vecina a Conchinchina, en 19 grados de la banda 

del Norte, y ciñéndose por la parte del Sur, por donde todo lo que se corre es Nordeste. 

Más arriba de Conchinchina, la vuelta del Norte, confina con los Bragmanes15, gente 

mucha y muy rica de oro y plata y pedrería, especialmente rubíes, que hay infinitos. 

[…] Junto a ellos están los Patanes y los Mongoles, que es un Reino muy grande y 

belicoso, cuya cabeza es el gran Samarzan. […]». 

La percepción que tenía la mayoría de las personas de la Edad Moderna sobre el 

mundo asiático, en general, estaba influida por los diarios que tanto navegantes como 

misioneros realizaban sobre sus viajes. Sin embargo, era una visión subjetiva que podía 

estar dulcificada o tener connotaciones peyorativas según la experiencia y el interés que 

tuviera el viajero. En este caso, misioneros como Martín de Rada o Juan González de 

Mendoza apostaron por no incluir algunos aspectos que animasen todavía más los 

posibles planes que tenía Felipe II –presionado por el gobernador de Filipinas, Francisco 

de Sande– para conquistar el territorio chino.16 

 

2.1.2. Breve repaso a la historia de China 

China es un país asiático cuya capital, Běijīng (北京), está situada al noreste del 

país. A lo largo de la Historia estuvo poblada por diferentes culturas17 gobernada por 

diversos emperadores pertenecientes a distintas dinastías (vid. figs. I-V). La primera de 

ellas se sitúa del siglo XXI a.n.e.18 hasta el XVI a.n.e. y fue la dinastía Xià (夏). En el II 

milenio a.n.e. tienen lugar la aparición de nuevas técnicas relacionadas con el cobre. En 

cuanto a la sociedad, los nobles habitaban en las ciudades y/o palacios, mientras que el 

resto de la población (principalmente campesinos) se dedicaba al cultivo de las tierras.  

 
14 Actualmente se denomina Hǎinán. 

15 «¿Referencia a las cordilleras de Pactaí, Arakujoma, Pegojona, etc.?» en González de Mendoza, J. (1990). 

Historia del Gran Reino de la China. Madrid: Miraguano Ediciones y Ediciones Polifemo, p. 34. 

16 Folch Fornesa, D. (2013). «En mundos extraños: la primera visión castellana de Asia Oriental». En A. 

Fernández Torres, & A. Sánchez de Mora (eds.), Pacífico, España y la aventura de la Mar del Sur (pp. 

191-241). Madrid: Ministerio de Educación, Cultura y Deporte, Secretaría General Técnica. 

17 «En el delta del Yangtzé la cultura agrícola más antigua es la de Hemedu, que se desarrolló entre el año 

5000 y el 3000 a.C.» en Ceinos Arcones, P. (2003). Historia breve …, O. C., p. 20. 

18 Abreviatura de «antes de nuestra era». Se refiere a la «era cristiana». 



13 

La denominada primera dinastía fue precedida por las Shāng (商, ss.19 XVI-XI 

a.n.e.) y Zhōu (周, ss. XI-VIII a.n.e.). Ésta última estableció su capital en la actual ciudad 

de Xī’ān20 (西安) y realizó una expansión hacia el centro de la actual China. La siguiente 

dinastía en reinar fue la de los Qín (秦, 221-206 a.n.e.) que llevó a cabo una unificación 

de los territorios. También destacó su centralizada administración y, sobre todo, el inicio 

de la construcción de la Gran Muralla china. La dinastía que sucedió a la Qín (秦) fue la 

Hàn (汉, 206 a.n.e.-220 d.n.e.21) con la cual se inició una ruta comercial cuyo principal 

material será objeto de lujo y de distinción en los grandes reinos del planeta a lo largo de 

los siglos. Ésta es la Ruta de la Seda. Durante el periodo de reinado de esta dinastía tuvo 

lugar el invento de un material que será trascendental en la historia posterior, el papel en 

el año 105. 

Tras la caída de la dinastía Hàn (汉), en el año 220, el territorio chino se dividió 

y se vio involucrado en diversas luchas internas. A este periodo se lo conoce como los 

Tres Reinos (三国 sānguó) que duraría aproximadamente medio siglo. Los reinos a los 

que hace referencia el periodo son el Reino Wèi (曹魏, 220-265) al norte, el Reino Shǔ (

蜀漢, 221-263) al suroeste y el Reino Wú (吳, 222-280) al sureste. Entre los siglos III y 

V se produjo la reunificación del antiguo territorio Han bajo el dominio de la nueva 

dinastía instaurada, la Jìn (晉, 266-420). Debido a las amenazas de los pueblos del norte 

–tenían una larga tradición militar– el territorio se fragmentó en 16 reinos22  que se 

mantenían disputas internas por el poder hasta la consolidación del miso por parte de la 

dinastía Suí (隋, 581-618). Las siguientes dinastías fueron la Táng (唐, 618-907), la Sòng 

(宋, 960-1279, auge del comercio del té), la Yuán (元, 1279-1368, fue una dinastía 

fundada por el pueblo mongol del nieto de Gengis Kan), la Míng (明, 1368-1644, traslado 

de la capital a Běijīng [北京]) y, la última de todas, la Qīng (请,1664-1911, de origen 

manchú). 

 
19 Abreviatura de «siglos». 
20 Será el extremo más oriental de la Ruta de la Seda. 

21 Abreviatura de «después de nuestra era». 

22 Al conjunto de estos 16 reinos se los conoce en la Historia china como las Dinastías Meridionales y 

Septentrionales. 



14 

El 12 de febrero de 1912 el último emperador Qīng (请) –Xuāntǒng (宣统, 1906-

1967)– abdicó tras el derrocamiento de su dinastía con la revolución china de 1911, 

terminando de esta forma los 4.000 años de imperio e iniciando una nueva etapa, la 

República de China (1912-1949) y la posterior República Popular de China (1949-

presente)23. Actualmente China es una de las grandes potencias económicas mundiales, 

siendo la ciudad de Shànghǎi (上海) la capital financiera del país. 

 

2.1.3. Breve repaso a la historia de la dinastía Míng (明, 1368-1644) 

En 1368 cayó la dinastía mongol de los Yuán (元) que fue sucedida por la dinastía 

Míng (明) (vid. fig. VI). Su fundador fue Zhū Yuánzhāng (朱元璋, 1328-1398), también 

conocido por Hóngwǔ (洪武) –es el nombre que adoptó cuando fue emperador24–. Como 

dice Carlos Martínez Shaw, esta dinastía se afirmó durante los siglos XIV y XV como 

protagonista de la restauración de la tradición nacional, como la heredera del pueblo Hàn 

(汉), los primeros emperadores de la China unida.25 Siguiendo a Michael Wood en el 

documental La historia de China: los Ming26, en sus 30 años de gobierno el emperador 

Hóngwǔ (洪武) estableció una gran fortaleza en la capital, Nánjīng (南京) y consolidó el 

poder en torno a una monarquía feudal. Como afirma Pedro Ceinos, también nombró a 

eunucos de confianza para los puestos importantes del Gobierno, creó la primera policía 

secreta que ejecutó a varios de ministros bajo sus órdenes por temor a un golpe contra su 

él.27 

A Hóngwǔ (洪武) lo sucedió su nieto, Jiànwén (建文, 1373-1402), pero apenas 

duró tres años en el gobierno cuando su tío, el futuro emperador Yǒnglè (永樂, 1360-

 
23 Proclamada por Mao Zedong (毛泽东) el 1 de octubre de 1949. 

24 Hay toda una leyenda en torno a su nombramiento como emperador. Se dice que la población le pidió 

que se autonombrase emperador, pero él se mantenía reacio ya que no le gustaba acaparar el poder. Dejó la 

decisión en manos del cielo para que éste mandara una señal –comenzó a llover y no paró hasta el día de la 

coronación cuando el cielo estaba totalmente despejado–. 

25 Martínez Shaw, C. (1996). Historia de Asia en la Edad Moderna. Madrid: Arco Libros, p. 19. 

26 «Documenta2 – La historia de China: Los Ming», RTVE. 55:16 min. 2016. Dirigido por Rebecca Dobbs, 

https://www.rtve.es/alacarta/videos/documenta2/documenta2-historia-china-ming/4774618/ (fecha de 

consulta: 14/8/2020). 

27 Ceinos Arcones, P. (2003). Historia breve …, O. C., p. 202. 

https://www.rtve.es/alacarta/videos/documenta2/documenta2-historia-china-ming/4774618/


15 

1424), se sublevó contra él arrebatándole el trono y realizó una purga contra su sobrino, 

la familia de éste y todo aquel que se mostrase contrario a su figura. Será durante su 

mandato cuando se traslade la capital a Běijīng (北京) en 1403 y se comiencen los 

trabajos de construcción de la nueva ciudad imperial –en el centro se encontraría la 

Ciudad Prohibida y, al lado, la plaza de Tiān'ānmén (天安门)– y la continuación de la 

Gran Muralla. A pesar de que el poder del emperador estaba fortalecido, poco a poco los 

eunucos de la corte iban ganando más poder provocando que hubiera corrupción dentro 

de la administración imperial cuyo resultado fue una frecuente inestabilidad social. 

Retomando a Michel Wood, el siglo XV fue el siglo de navegación en altamar y 

de comercialización. Zhèng Hé (郑和, 1371-1433) fue un eunuco musulmán que realizó 

siete expediciones entre los años 1404 y 1433. Estos viajes fueron posibles gracias a 

invenciones como el timón de popa o el compás magnético –ya existía en la era Táng 

(唐)–. Sin embargo, la séptima expedición fue la última que se hizo ya que el nuevo 

emperador, Xuāndé (宣德, 1398-1435) paralizó la actividad naval. El motivo todavía 

sigue siendo objeto de debate entre los expertos, algunos opinan que había una falta de 

voluntad expansionista; otros lo relacionan con la visión del momento: para la dinastía 

Míng (明) el mundo era China (vid. fig. VIII); también pudo ser por la amenaza de los 

mongoles al otro lado de las montañas al norte del imperio. Independientemente de cual 

fuera el motivo, la realidad se impuso en 1449 cuando los mongoles capturaron al 

emperador Zhèngtǒng (正統, 1427-1464), fue la mayor derrota de esta dinastía. La 

consecuencia fue la aceleración de la reconstrucción de la Gran Muralla y la adopción de 

una mejor política de defensa. 

Durante los últimos años del siglo XV y los primeros del XVI los esfuerzos del 

emperador estuvieron centrados en repeler los ataques de los mongoles y de los piratas 

japoneses. También comenzaron los primeros contactos con los europeos28. En 1513 los 

portugueses habían llegado a las costas orientales y, en 1557, obtuvieron el permiso del 

Gobierno Míng (明) para asentarse en Macao, convirtiéndose en el primer asentamiento 

de europeos.  

 
28 Estos contactos se produjeron por la insistencia de los europeos al querer permanecer en estas tierras para 

realizar su misión evangelizadora. 



16 

Jacques Gernet29 afirma que la primera parte del reinado de Wànlì (萬曆, 1563-

1620) hasta 1582 fue una etapa bastante prospera. Será en ese mismo año cuando el jesuita 

italiano Matteo Ricci llegue por primera vez a China donde estará 15 años aprendiendo 

el idioma y difundiendo el cristianismo. Para todo ello utilizó una serie de técnicas de 

memorización que ya se conocían en Europa, son los llamados «palacios de la 

memoria».30 Para Gernet, la historia social, política e intelectual de finales de la época 

Míng (明) se puede considerar como algo similar a un segundo «Renacimiento» chino31 

que la conquista extranjera interrumpió y posteriormente orientó hacia nuevas vías.32 En 

los últimos años de la dinastía, los gastos se multiplicaron provocando una crisis 

financiera. Las medidas, en lugar de aliviar la situación, agravaron el malestar social.33 

En 1644 la dinastía manchú de los Qīng (请) derroca a la dinastía Míng (明) tras la toma 

de la capital imperial y el suicidio del último emperador –Chóngzhēn (崇禎, 1611-1644)– 

de la derrotada dinastía. 

Para Gernet los historiadores de China en el siglo XX han tomado la costumbre 

de calificar esta época de «moderna», por oposición a una China «tradicional» que abarca, 

de forma indistinta, todos los períodos anteriores. Pero esta terminología contiene algunos 

desajustados juicios de valor: según el autor, implica una ruptura más radical de la que 

existe entre el presente y el pasado de China, a la vez que parece negar, por comparación 

con la evolución histórica de Occidente, todo significado a la evolución del mundo chino 

hasta nuestra época.34 

 

 
29 Gernet, J. (2005). El mundo chino. (D. Folch, Trad.) Barcelona: Crítica, p. 384. 

30 López-Vera, J. (2012). La misión jesuita en Japón y China durante los siglos XVI y XVII, un planificado 

proceso de adaptación. Asiadémica(1), 44-56, p. 52. 

31 Un «Renacimiento» chino que, a su vez, tal y como sostiene Jerry Brotton, se centra en los intercambios 

culturales y comerciales entre una Europa amorfa y las sociedades que se encontraban al este […] La Europa 

Renacentista se definió y midió a sí misma en relación con la riqueza y esplendor orientales» en Brotton, J. 

(2003). EL bazar del Renacimiento. Sobre la influencia de Oriente en la cultura occidental. (C. Castells, 

Trad.) Barcelona: Paidós, p. 45. 

32 Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 384. 
33 Ibidem, p. 386. 

34 Ibidem, p. 410. 



17 

2.2. Aspectos sociales 

En este apartado se van a abordar diferentes temas que ayuden a crear una imagen 

más completa de la sociedad china del siglo XVI. El primero de ellos es la familia donde 

se expone su importancia en la sociedad china y los papeles del hombre –representado en 

la figura del padre– y de la mujer. En segundo lugar los nombres propios y sus distintos 

tipos. El tercer tema es el de la vestimenta y el tocado que dependían del sitio que se 

ocupaba en la estructura social, el tipo de tejido y el código de colores.  En cuarto lugar, 

las maneras de comportamiento; en él se explican las diferentes pautas de proceder según 

la situación y/o la persona con la que se trataba. El quinto epígrafe es la vivienda –sus 

materiales de construcción y su organización–. En sexto y último lugar, la alimentación 

–impresiones sobre los hábitos de alimentación, principales alimentos y platos–. 

 

2.2.1. La familia 

La sociedad china siempre ha estado estructurada en grupos, ya sean étnicos, 

culturales, familiares, laborales, vecinales… que, a su vez, están divididos en subgrupos 

más pequeños. Un buen ejemplo de ello es la familia que, en palabras de Franz Schurmann 

y Orville Schell, ha funcionado como un microcosmos, siendo ésta la unidad social y no 

el individuo.35 Ser miembro de una familia significa pertenecer a un grupo que tiene su 

honor, sus normas de convivencia, sus jerarquías sociales, códigos de conducta, etc. El 

respeto hacia los mayores es una máxima que todavía se mantiene en la actualidad y que 

es extrapolable a ámbitos más amplios como el respeto que los ciudadanos rinden a su 

gobernante.36  Sin embargo, el papel que uno ocupaba dentro de su entorno familiar 

dependía de varios aspectos: en primer lugar, de si se era hombre o mujer, estando ella 

siempre en una posición de inferioridad; en segundo lugar, y muy ligado al punto anterior, 

la preferencia de tener un hijo antes que una hija; en tercer lugar, y en el caso de los hijos, 

si se era el primogénito o el benjamín; en cuarto lugar y último lugar, en el caso de las 

esposas dependía del rango –numerados del 1 al 4– de concubinato que se ostentaba. 

 
35 Schurmann, F., & Schell, O. (1971). China imperial. La decadencia de la última dinastía y los orígenes 

de la China moderna: siglos XVIII y XIX. (J. J. Utrilla, Trad.) México: Fondo de Cultura Económica, p 66. 

36 «Para un occidental igualitario lo más sorprendente de esta doctrina es que tres de las cinco relaciones 

eran dentro de la familia, y cuatro de las cinco eran entre superior y subordinado» en ibidem, p. 68. 



18 

Continuando con Franz Schurmann y Orville Schell, dentro de la familia existían 

las denominadas «cinco relaciones», una doctrina que los filósofos confucianos 

establecían entre el gobernante y el gobernado; el padre y el hijo; el primogénito y el 

hermano menor; el marido y la mujer; y entre amigos.37 Esta misma cuestión la percibió 

el jesuita italiano, Matteo Ricci, que, en palabras de Jonathan Spence, adquirió una 

apreciación más sutil de los valores éticos relativos al Estado y la familia que subyacían 

al núcleo del confucianismo.38 El padre ostentaba el puesto más alto de la jerarquía. Era 

él el que controlaba los gastos e ingresos familiares, el que gestionaba las propiedades, el 

que decidía los futuros matrimonios de sus hijos y sus respectivas cláusulas. Era la figura 

que encarnaba la autoridad dentro del núcleo familiar. Muy diferente era la posición en 

la que se encontraban las hijas. Tradicionalmente siempre se ha preferido que la 

descendencia sea un niño antes que una niña ya que el hijo era el que se quedaba en el 

hogar familiar –las hijas, cuando se casan, se trasladan al entorno de su marido– y, en el 

futuro, el que se encargaría del cuidado de los padres. Ello ha provocado que la mayoría 

de las víctimas de los infanticidios fuesen niñas.39 Un claro ejemplo de esta preferencia 

del varón se pudo observar a partir de 1979 con la aprobación de la política del hijo 

único40. Las consecuencias de esta ley fueron, a priori, el abandono masivo de niñas en 

orfanatos de todo el país; y, ya entrado el siglo XXI, la gran descompensación existente 

que hay entre el número de hombres y mujeres. 

Volviendo al siglo XVI y retomando a Schurmann y a Schell41, la presión que 

sufrían las mujeres comenzaba desde niñas y su origen era diverso. No se movían del 

entorno familiar hasta el momento del matrimonio que, en ese entonces, pasaban a formar 

parte de la familia del marido. Si provenían de origen campesino la mayoría eran 

analfabetas. Sus labores se basaban en las tareas domésticas y por ello no recibían ningún 

tipo de ingreso. Tampoco poseía ninguna propiedad. El matrimonio era un contrato que 

establecía su padre y la familia de su futuro marido, de nada importaba si se oponía ya 

que no se la tenía para nada en cuenta. Si su esposo procedía de una familia acomodada, 

 
37 Ibid. 

38 Spence, J. D. (2002). El palacio de la memoria de Matteo Ricci: un jesuita en la China del siglo XVI. 

(M. I. Lus, Trad.) Barcelona: Tusquets, p. 125. 

39 Schurmann, F., & Schell, O. (1971). China imperial …, O. C., pp. 66-68. 

40 La política fue abandonada 36 años más tarde, en octubre del 2015. 

41 Schurmann, F., & Schell, O. (1971). China imperial …, O. C., pp. 66-68. 



19 

éste podía tener más concubinas. El motivo principal era que ella no le diese un heredero 

varón. Por este motivo podía llegar a ser repudiada por su marido. No existía el divorcio. 

Si moría primero su marido, muy difícilmente podría volver a casarse. No tenía ningún 

tipo de independencia ya sea de tipo económico como personal. Sin embargo, el máximo 

exponente de esta situación de dependencia se encuentra en la costumbre de atarles los 

pies. Son lo que se conocen como pies de loto o de lirio (vid. fig. XII). El objetivo de esta 

práctica era tener los pies lo más pequeños posible porque se pensaba que le añadía a la 

mujer valores estéticos y eróticos. Para ello se intentaba frenar el desarrollo normal de la 

extremidad inferior. Era una costumbre dolorosa que deformaba por completo al pie ya 

que se alteraba toda su estructura ósea. Muchas de ellas apenas podían andar, lo que las 

ataba todavía más a sus entornos familiares.  Juan González de Mendoza registra esta 

dolorosa práctica: 

«Tienen por damería tener los pies pequeños, y para esto, desde pequeñas, 

se los fajan muy apretadamente y llévanlo en paciencia, porque la que los tiene más 

pequeños es tenida por más dama […] No falta quien dice que con este sainete de ser 

tenidas por más damas, los hombres han introducido esta costumbre, y el hacerles 

fajar los pies con tanta fuerza y cuidado, que casi pierde la forma de ello, y quedan 

medio tullidas y de manera que andan muy feamente y con pesadumbre, y por esta 

causa por maravilla salen de casa y se levantan raras veces de la labor que hacen, que 

es el principal intento y motivo que tuvieron los primeros que comenzaron la 

costumbre, que ha durado gran número de años y durará muchos más, por estar ya con 

fuerza de ley tan introducida y usada, que la mujer de algún punto que la quebrantase 

con sus hijas sería tenida en gran nota y aun castigada». 

Esta costumbre perduró hasta el pasado siglo y, muy seguramente, en algunas 

aldeas del del oeste del país todavía se mantenga. 

 

2.2.2. Los nombres 

Los principales testimonios sobre las formas para llamar a los hijos e hijas y los 

diferentes tipos de nombres provienen de la información recopilada por el orientalista 

Francisco de Herrera Maldonado (1584-1633). 

En el momento del nacimiento, al bebé se le asignaba automáticamente el 

apellido del padre colocándolo en primer lugar –al contrario que en occidente–, seguido 

del «nombre de pila» y de un numeral ordinal –no era el caso del primogénito–. Por 



20 

ejemplo, en el caso del filósofo Wáng Yángmíng (王陽明) su nombre real era Wáng 

Shǒurén (王守仁), por lo que Shǒurén (守仁) es su «nombre de pila» y Wáng (王) su 

apellido. Sin embargo, como afirma Carlos Luis de la Vega, el nombre de nacimiento no 

era eterno, sino que se cambiaba en tres momentos concretos: al comenzar la escuela 

obtenía el «nombre de juego»; al contraer matrimonio se les imponía un tercer nombre 

denominado «letras»; y, finalmente, cuando alcanzaban la llamada «edad perfecta» 

adquirían el nombre definitivo. En el caso de los budistas el superior les imponía un nuevo 

nombre, habiendo cambiado el suyo un total de cuatro veces.42 

En la actualidad se sigue manteniendo el mismo orden. El apellido del padre 

sigue predominando, pero tampoco es raro ver el de la madre primero; al igual que una 

esposa que no adopte el apellido de su marido, sino que conserve el suyo propio. 

 

2.2.3. La vestimenta y el tocado 

En lo que a la vestimenta se refiere, el grueso de la población vestía con colores 

monótonos y similares, salvo las capas más altas de la sociedad que, en cuyo caso, vestían 

grandes ropajes de vivos colores. Asimismo había un código de colores que todos 

respetaban. A contrario que en occidente, el negro predominaba entre la vestimenta 

común –hecha con lienzo de algodón– y no estaba relacionado con el luto, para ello 

estaban las prendas de menor calidad y de blanco. Aunque este color también se utilizaba 

para los hábitos de los religiosos. El amarillo estaba reservado para el emperador ya que 

se consideraba que era el color imperial. La elección de este color no era aleatoria, sino 

que recoge la creencia del origen del pueblo chino: este pueblo comenzó a desarrollarse 

en el valle del río Amarillo (黄 河, huánghé) y su población es descendiente del Emperador 

Amarillo (黄帝, huángdì).43 

La vestimenta que llevaba la población que vivía en el campo es descrita por 

Carlos Luis de la Vega y Juan González de Mendoza de la siguiente manera: 

 
42 de la Vega y de Luque, C. L. (1971). «Aspectos de la vida diaria en China durante la dinastía Ming». 

Boletín de la Asociación Española de Orientalistas(7), 39-58, pp. 50-51. 

43 Ibidem, p. 48. 



21 

Carlos Luis de la Vega: «la gente de campo vestía pobremente, con ropa más 

adaptada al trabajo; pero raro era el que no poseía un buen vestido para visitar a los 

magistrados y amigos».44 

Juan González de Mendoza: «la gente común y pobre se viste de otras telas de 

seda muy bajas o lino o sarga o algodón; de todo lo cual hay grandísima abundancia. 

Y como la tierra, por la mayor parte, es templada, se puede tolerar esta vestidura, que 

es la más pesada que usan, por no haber paño en todo el Reino, ni puede hacerse; 

aunque hay mucha abundancia de lana y muy barata».45  

Los vestidos de nobles y emperadores (vid. fig. XIII) estaban hechos con sedas 

de varios colores. Francisco de Herrera y Maldonado afirma que los magistrados llevaban 

un bonete negro, con forma oval, de orejas muy anchas y del tamaño de una mano. 

También portaban un cinturón bastante pesado que tenían que sujetar con las manos y 

decorado con piedras preciosas e iconografía de animales. Su cargo se diferenciaba por 

un escapulario que llevaban colgado en los hombros donde aparecía bordado el emblema 

real y estaba tejido con hijo de oro.46 

Respecto a los tocados, los chinos llevaban el pelo recogido, pero los tocados 

podían ser muy diversos dependiendo de la longitud del cabello, así lo refleja Martín de 

Rada: «tienen buen rato en qué entretener cada mañana en componer sus cabellos». Según 

Juan Cobo, para recoger el cabello utilizaban una especie de peinetas de plata y oro, otros 

objetos largos y conchas de tortuga. Este tipo de accesorios los solían llevar los más 

jóvenes. El tipo de peinado de un soltero se caracterizaba por tener, en palabras de Juan 

de Escalante, «una crencha en la frente». En cambio, los budistas llevaban el pelo corto.47 

Coronando la cabeza, portaban un bonete cuya forma variaba según quién lo 

portaba. El de la mayoría de la población era redondo y estaba hecho con cerdas de 

caballo. Cuadrado era el de los hidalgos. Si estaban de luto, se fabricaba en un lienzo 

crudo y cuanto más basto fuese más cercanía de parentesco había con el difunto. En 

cambio, los que ostentaban algún cargo en la administración provincial llevaban dos tipos 

de bonetes, ambos redondos. Uno lo usaban en el interior de las casas, era de pequeño 

tamaño y se asemejaba a una mitra. El otro lo llevaban en público, estaba adornado con 

 
44 Ibid. 

45 González de Mendoza, J. (1990). Historia del Gran Reino …, O. C., p. 49. 

46 Ibidem, pp. 49-50. 

47 de la Vega y de Luque, C. L. (1971). «Aspectos de la vida diaria en …», O. C., p. 46. 



22 

grandes orejeras y tapaba la mitad superior de la cabeza, pero si se encontraban con 

alguien de mayor categoría, entonces llevaban un sombrero en lugar de un bonete en señal 

de respeto. El de los emperadores era cuadrado, con aletas de menor tamaño en la parte 

posterior. El de los letrados era parecido –redondo y con aletas de mayor tamaño a ambos 

lados de la cara–.48 Siguiendo a Carlos Luis de la Vega, tenían por costumbre –la cual 

sorprendía a los occidentales– no destocarse en ningún momento, por ningún motivo y 

ante nadie. 

 

2.2.4. Las maneras de comportamiento 

Junto con la vestimenta, la cortesía era un signo de distinción. La perspectiva 

occidental observaba en estas formas de actuar un ritual que se hacía en momentos 

concretos. Nada más lejos de la verdad ya que se trataban de acciones cotidianas que 

variaban dependiendo de varios factores como el estatus social de los interlocutores, el 

grado de relación, el momento, etc. Estas acciones podían ser desde un discreto gesto 

hasta una acción en la que se demuestra el respeto hacia el otro. 

Un ejemplo del primer caso lo exponen Carlos Luis de la Vega cuando dice: «al 

encontrarse dos personas, fuese cual fuese el grado de amistad que las unía, sin 

descubrirse metían las manos en las amplias mangas de su vestido, las alzaban y las 

detenían antepecho». La explicación al mismo, para Juan González de Mendoza, es: 

«significar que se quieren tan estrechamente como están aquellas manos apretadas, y que 

tal amistad no está solamente en la ceremonia, sino también en el corazón».49 

La manera de proceder ante la presencia de un superior es un ejemplo del 

segundo caso. En esta situación se colocaban de rodillas, juntaban las manos e inclinaban 

la cabeza hasta que la frente tocase el suelo en dirección a la persona, objeto o lugar al 

que se le mostraba respeto. Permanecían en esta posición durante toda la conversación, 

para ello solían llevar, según Martín de Rada, rodilleras acolchadas.50 

  

 

 
48 Ibidem, pp. 46-47. 

49 Ibidem, p. 51. 

50 Ibidem, p. 52. 



23 

2.2.5. La vivienda 

La arquitectura de las casas en China contrastaba mucho con la que se podía 

encontrar en los templos o palacios. Todas las viviendas seguían un mismo patrón: se 

edificaba «sin altos» debido al calor que se concentraba durante el verano. Su aspecto 

exterior era monótono y pobre, aunque el efecto se disimulaba gracias a los árboles que 

rodeaban la casa. Según Juan de Escalante «las casas tienen generalmente en las puertas 

árboles plantados en hilera, con hoja perenne» porque cumplen una doble función: dar 

sombra a las viviendas y decorar las calles.51 

Las casas podían estar construidas de madera y de ladrillo, en raras ocasiones 

eran de piedra. Para Maurice Paleologue52 «es difícil determinar las razones por las que 

los chinos emplean tan raramente la piedra en sus construcciones; no es porque este 

material sea raro…; tampoco es por la dificultad del transporte, no por los gastos que 

hubiera exigido…; (ni) por fin en previsión de los temblores de la tierra, pues estos 

fenómenos son mucho menos frecuentes en el continente asiático que en el archipiélago 

japonés». Por todo ello, el sinólogo señala la idea china de que el edificio no debe 

sobrevivir al que lo construyó.53 

La vivienda estaba distribuida en un patio central en torno al cual se organizaban 

las demás dependencias. Si se trataba de una casa acomodada podía haber en el centro del 

patio un estanque con peces; en los lados había muebles bien pulidos y con grabados de 

alta calidad; y un gran jardín en la parte trasera. Una gran sala principal solía ocupar toda 

la fachada. En cada uno de los dos laterales de la casa solía haber una pequeña puerta que 

daba a la calle. También había un cuarto reservado para el culto a los antepasados y para 

honrar a los dioses.54 

 

2.2.6. La alimentación 

Tres eran las veces que comían durante el día: al amanecer, al mediodía y al 

anochecer. Según los testimonios de los misioneros, en las casas acomodadas había un 

 
51 Ibidem, p. 42. 

52 Sinólogo francés. 

53 de la Vega y de Luque, C. L. (1971). «Aspectos de la vida diaria en …», O. C., p. 40. 

54 Ibidem, pp. 41-44. 



24 

plato de más para algún extranjero. En una de esas ocasiones unos mandarines55 invitaron 

a españoles a sus casas donde el servicio les recibía con todo tipo de honores en una 

pequeña ceremonia, hasta que llegaban al patio donde les esperaba el mandarín. Los 

comensales se colocaban en orden de importancia alrededor de unas mesas dispuestas en 

círculo, sentados en cada una de las cabeceras los invitados principales y los anfitriones. 

En palabras de Carlos Luis de la Vega, «acostumbrados a las primitivas y salvajes 

costumbres de los indios de América o de los filipinos, sorprendía a los españoles que los 

chinos comiesen sentados», además, tampoco utilizaban servilletas ni manteles porque no 

tocaban la comida con las manos al utilizar palillos para comer dado que la comida estaba 

siempre cortada en trozos, así lo expresaba Francisco de Herrera Maldonado: «son tan 

hábiles que pueden coger con ellos un grano de arroz sólo».56 

Los principales alimentos de la comida china eran los cereales y las verduras. El 

arroz constituía –y sigue constituyendo– la base de cualquier comida en Asia Oriental. 

Martín de Rada afirmaba que «aunque la mesa está llena de comidas, nunca cesan de subir 

potajes y guisadillos […] En sus comidas no son muy carniceros, antes su más continua 

comida por lo que anduvimos es pescado, huevos, verduras, potajuelos y frutas».57 El 

rábano chino era la hortaliza más consumida y era diferente al de Castilla por ser menos 

picante y más agradable de comer. A los misioneros españoles les llamó mucho la 

atención un plato que, en China, es considerado un manjar: los nidos de golondrina (vid. 

fig. XIV)58. El vino estaba hecho, fundamentalmente, de arroz, pero también y en menor 

medida, se podía hacer con litchi (荔枝, lìzhī), con uvas o con otras frutas. Lo servían 

caliente en tazas de porcelana. Otro producto muy destacado es el té (茶, chá). Al probarlo 

por primera vez, Martín de Rada y Alonso Sánchez lo definieron así: 

Martín de Rada: «agua cocida con ciertas hierbas algo amargas, y dentro del 

agua un bocado de conserva».59 

 
55 Burócrata del imperio chino. 

56 Ibidem, pp. 53-55. 

57 Ibidem, p. 56. 

58 «Lo particular y raro está en el nido, que es pequeño, labrado y tejido a modo de red […] Y así se buscan 

y cogen con mucho cuidado estos nidos, y lavados se guisan, y guisados parecen propiamente como fideos» 

en ibid. 

59 Ibidem, p. 58. 



25 

Alonso Sánchez: «es una hierba muy estimada que se vende por libras seca, 

con que cuecen el agua que queda amarilla y un poco amarga, pero es muy pectoral y 

de sustento. Tiénenla siempre en casa caliente, y con la mayor amistad que hacen al 

huésped es beber con él las tazas de plata, con una cucharita para sacar tres o cuatro 

ciruelas pasas que vienen cocidas en el agua dentro de las tazas, y en este convite 

hacen grandes salvas y grandes porfías con las tazas sobre cuál ha de beber antes».60 

Era de mala educación que el anfitrión abandonase la mesa si el invitado todavía 

estaba comiendo. Por otra parte, animarle a probar más platos era un acto de cortesía y 

educación. Este tipo de comidas se podían alargar hasta 3 horas; pero, si se trataba de 

alguna celebración o banquete, entonces solían durar varios días.61 

 

2.3. Aspectos culturales 

 

2.3.1. Cultura material 

El protagonismo de la cultura material china durante el siglo XVI se encuentra 

en la fabricación y el comercio de tejidos, objetos manufacturados, especias, alimentos, 

artesanía, etc., concretamente en la porcelana, la seda y el algodón. Siguiendo a Flora 

Botton, el gobierno también era empresario ya que a la vez que tenía monopolios sobre 

los productos de primera necesidad como la sal y el hierro, también tenía talleres y 

fábricas para la manufactura de armas, textiles, productos de cuero, cerámica, herrajes y 

todo tipo de bienes que consumía la corte y el aparato gubernamental.62 Herbert Franke y 

Rolf Trauzettel en El imperio chino, sostienen que se también formaron en las ciudades 

grandes manufacturas: las de las industrias de la porcelana y la cerámica, especialmente 

en Jiāngxī (江西), las de la industria textil (con grandes hilanderías de algodón), con sus 

centros situados en Shànghǎi (上海) y Nánjīng (南京), las de tejeduría de seda en Sūzhōu 

(苏州).63 

 
60 Ibid. 
61 Ibid. 

62 Botton Beja, F. (1984). China: su historia y cultura hasta 1800. México: El Colegio de México: Centro 

de Estudios de Asia y África, p. 331. 

63 Franke, H., & Trauzettel, R. (1978). El imperio chino. (M. Noya, Trad.) Madrid: Historia Universal Siglo 

XXI, p. 255. 



26 

La porcelana o cerámica china64 era un artículo muy apreciado en el comercio 

de exportación. Así lo afirman Morton y Lewis en su obra China: It’s History and 

Culture.65 En el siglo XV la cerámica daba grandes resultados, sin embargo, será en el 

siglo XVI cuando alcance su máximo desarrollo. Debido a la fama adquirida en el 

extranjero por los diseños Míng (明) en azul cobalto y blanco, la era Míng (明) se ha 

asociado en la mente de muchos con el auge del arte de la porcelana (vid. fig. XV).66 

Antonella Romano67 indica que la presencia china en la cultura europea de época moderna 

había estado limitada a ambientes más restringidos. Eran las élites aristocráticas de la 

Ilustración aficionadas a los objetos chinos, los amantes del arte o los artistas cuyo ojo 

experto había sabido reconocer la llegada de las porcelanas chinas a las viviendas 

burguesas o, desde finales del siglo XVI, los eruditos polímatas aficionados a los idiomas 

y los viajeros que seguían recorriendo las rutas terrestres de caravanas medievales o 

descubrían nuevas vías marítimas de acceso a Cipango o a Catay 68 . Chenguang Li 

sostiene que la porcelana, junto a otros productos exóticos y lujosos, estaba al alcance de 

la corte castellana. Como refuerzo de su tesis, los profesores Marina Alfonso Mola y 

Carlos Martínez Shaw revelaron que entre los objetos que se encontraban en el inventario 

de bienes de la Casa Real de Carlos I en 1545, había un conjunto de abanicos, varias 

piezas azules y blancas de porcelana, y también «se cree además que poseía una entera 

vajilla de fabricación china portando sus armas».69 Dolors Folch encuentra en Lorenzo de 

Médici un ejemplo que indicaría el temprano alcance de la porcelana en occidente: 

«Lorenzo de Médici compró sus primeras piezas de porcelana china en 1487, celoso de 

las que el sultán de Egipto había regalado al Dogo de Venecia en 1461».70 La misma 

 
64 «Se le aplicaba una capa de esmalte sobre barniz vidriado que permitía policromar en azul o blanco, en 

este caso, la porcelana. Las pinturas que se desarrollaban eran la decorativa y la paisajista» en Botton Beja, 

F. (1984). China: su historia y …, O. C., p. 329. 

65 Morton, W. S., & Lewis, C. M. (2004). China: It's History and Culture. New York: McGraw-Hill 

Education. 

66 «Because of the fame acquired abroad by the Ming cobalt-blue and white designs, the Ming era has 

become associated in the minds of many with the height of the art of porcelain» en ibidem, p. 129. 

67 Romano, A. (2018). Impresiones de China. Europa y el englobamiento del mundo (siglos XVI-XVII). (A. 

Martorell Linares, Trad.) Madrid: Marcial Pons, p. 15. 

68 «Nombres antiguos del Japón y China tal y como los registra Marco Polo» en ibidem, p. 279. 

69 Chenguang, L. (2019). «¿Sina, Catayo o China? …», O. C., pp. 61-62. 

70 Folch Fornesa, D. (2013). «Un testimonio infravalorado: la China Ming en las relaciones castellanas del 

siglo XVI». Boletín Hispánico Helvético(21), 41-69. 



27 

autora también proporciona el siguiente dato: «En 1573 los barcos despachados desde 

Manila llevaron a Nueva España 712 piezas de seda y 22.300 de porcelana eran los 

primeros pasos de lo que no tardaría en articularse como el Galeón de Manila, y que, para 

desmayo de los productores castellanos –pañeros de Segovia, ceramistas de Talavera– 

inundaría los mercados mejicanos y peruanos de textiles, cerámica y metalurgia chinas, a 

cambio de la plata americana».71 En el caso de Japón, el país nipón lleva recibiendo de 

China un importante acerbo de técnicas y artesanías.72 

En el siglo XVI, siguiendo a Jacques Gernet, se crean los telares para seda de 

tres o cuatro devanaderas, se perfeccionan las técnicas artesanales y los telares para 

algodón –1os trajes de algodón ya son de uso corriente–, se realizan procedimientos para 

la impresión de planchas de tres o cuatro colores, y hasta cinco en la era Wànlì (萬曆). 

Otros progresos notables son la invención de una aleación de cobre y plomo para la 

fundición de los caracteres móviles, y los procedimientos de fabricación del azúcar blanco 

y del azúcar glas. A partir de la segunda mitad del siglo XVI, algunos sectores del 

artesanado chino tienen un carácter industrial como, por ejemplo, las tejedurías de seda y 

algodón, de la porcelana y de la siderurgia.73 

Gernet afirma que China fue la mayor exportadora de productos de lujo del 

mundo hasta el siglo XIX con un tráfico que provocó corrientes comerciales de amplitud 

mundial: sedas, cerámicas, té, algodones, lacas, muebles…74 A pesar de todo, es en el 

siglo XX cuando la herencia de la cultura material china ya está más que reconocida: 

The twentieth century has generally acknowledged the superlative quality of Shāng   

(商) bronzes, Song paintings, and other aspects of China’s heritage. And since 1950 

Joseph Needham and his collaborators in the fourteen and more volumes of Science 

and Civilization in China have described the impressive array of early Chinese 

discoveries and inventions, far more than the well-known paper, painting, gunpowder, 

and compass. [En general, el siglo XX ha reconocido la calidad superlativa de los 

bronces de época Shāng (商), las pinturas de época Sòng (宋) y otros aspectos del 

 
71 Ibid. 

72 Cabezas, A. (1994). El siglo ibérico del japón. La presencia hispano-portuguesa en Japón (1543-1643). 

Valladolid: Secretariado de Publicaciones, Universidad de Valladolid, Instituto de Estudios Japoneses, p. 

16. 

73 Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 382. 
74 Ibidem, p. 38. 



28 

patrimonio chino. Además, desde 1950, Joseph Needham y sus colaboradores han 

descrito, en los más de catorce volúmenes de Ciencia y Civilización en China, la 

impresionante serie de tempranos descubrimientos e invenciones chinas, más allá de 

los bien conocidos casos del papel, la imprenta, la pólvora y el compás] (Fairbank & 

Goldman, 2006, p.3).75 

 

2.3.2. Idioma: lengua y escritura 

Pŭtōnghuà (普通话), zhōngwén (中文), hànyŭ (汉语), guóyǔ (国语) y huáyǔ (

华语) son cinco formas distintas para decir «chino mandarín» o «mandarín estándar» en 

el idioma chino. La diferencia entre estos términos es superficial ya que todos significan 

lo mismo, lo único que cambia es el contexto en el que se utilizan: pŭtōnghuà (普通话, 

chino mandarín) es el idioma oficial de la República Popular China; zhōngwén (中文) se 

refiere al idioma escrito (zhōng [中] deriva de la palabra zhōngguó [中国, China76], y 

wén [文] significa escritura); hànyŭ (汉语) es el idioma de los Hàn77 (hàn [汉] hace 

referencia al pueblo de los Hàn, y yŭ [语] significa idioma, lengua); guóyǔ (国语, lengua 

nacional) y huáyǔ (华语) son los términos que utilizan los taiwaneses y los chinos que 

habitan en el sudeste asiático respectivamente para decir chino mandarín78. 

La escritura en chino se expresa a través de caracteres (vid. fig. XVI). Un 

carácter, según su categoría, puede ser pictográfico, ideográfico (simple o complejo) y 

fonético.79 Siguiendo a Jacques Gernet en su obra El mundo chino, la lengua china ha 

 
75 Fairbank, J. K., & Goldman, M. (2006). China: a new history. Cambridge (Massachusetts): The Belknap 

Press of Harvard University Press, p. 3. 

76 En chino China se dice zhōngguó (中国), que literalmente significa «Imperio del Centro». 

77 Es el grupo étnico mayoritario de la República Popular China, aproximadamente el 92% de sus habitantes 

pertenecen a esta etnia. 

78 Tiene 4 tonos (1er, 2º, 3er, 4º) más un quinto que se denomina «tono neutro». 

79 Ejemplos: 

- Carácter pictográfico: rì (日 sol), yuè (月 luna), mú (木 árbol), kǒu (口 boca), mù (目 ojo), etc. 

- Carácter ideográfico simple: yī (一 uno), èr (二 dos), sān (三 tres), shàng (上 arriba), xià (下 abajo), 

rén (人 persona), etc. 

- Carácter ideográfico complejo: lín (林 bosque), míng (明 brillante), ān (安 paz), etc. 



29 

tenido pocas transformaciones fonéticas y ha sido indiferente a las pronunciaciones 

dialectales, lo que contribuyó eficazmente a su unificación política permitiendo el 

desarrollo de una lengua escrita que ha servido de medio de expresión a una gran parte 

de la humanidad.80 Sin embargo, para algunos occidentales pensaron que la escritura, 

debido a su complejidad, sólo estaba al alcance de un pequeño número de letrados que 

sabían leer y escribir.81 Aun así, la lectura y la escritura eran hábitos que parecen haber 

estado más difundidos en China que en Occidente.82 Según Rada «saben casi todos los 

naturales del reyno de China leer y escrivir, que con gran dificultad lo deprenden […] 

hállanse en este Reyno muy pocos que no sepan leer y escrivir».83 

Hubo un detalle que llamó la atención a todo aquel que veía por primera vez un 

libro en chino. Son los casos de Miguel de Loarca, de Juan Escalante y de Mendoza: 

Miguel de Loarca: «No escriven como nosotros sino comiençam el letrero de 

abajo para arriba i del cabo i fin del papel para atras i del fin del libro para atras de 

manera que en todo es al reves de nosotros».84 

Juan de Escalante y Mendoza: «El escribir es al revés de nosotros, porque 

hacen los renglones de alto a bajo, muy iguales y concertados, comenzando al 

contrario de nosotros, de la mano derecha para la izquierda».85 

Como afirma Dolors Folch, a los misioneros les costó bastante tiempo entender 

cómo funcionaba este sistema que, para ellos, les resultaba novedoso; no fue así con la 

relación entre la diversidad de lenguas (vid. fig. XI) y la única escritura que hacía la 

función de carácter unificador. Se llegaron a comparar los caracteres chinos con símbolos 

 
- Carácter fonético: zhōng (忠 lealtad = zhōng [中 centro] + xīn [心 corazón], el primero indica la 

pronunciación y el segundo el significado). 

80 Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 44. 

81 Ibidem, p. 41. 

82 Ibid. 

83 Folch Fornesa, D. (2010). «¿Todos los chinos sabían leer y escribir? Escritura, lengua y educación china 

en los textos españoles del XVI». En M. A. Montaner Montava, & M. Querol Bataller (eds.), Lenguas de 

Asia Oriental, estudios lingüísticos y discursivos (pp. 119-132). Valencia: Publicacions de la Universitat 

de València. 

84 Ibid. 

85 Ibid. 



30 

matemáticos que tanto un español, un árabe como un francés podían entender sin 

necesidad de mediación. Así lo expresan Martín de Rada y Juan González de Mendoza: 

Martín de Rada: «Tiene esta particularidad la letra de la china que como no 

son letras sino caracteres una misma carta la leeran en todas las lenguas de la china». 

«La letra es la mas barbara y dificil que se ha descubierto».86 

Juan González de Mendoza: «Es cosa admirable que, con hablarse en aquel 

Reino muchas lenguas y unas diferentes de otras, se entienden todos generalmente por 

escrito, aunque no se entiendan hablando».87 

A este carácter unificador también hace mención Flora Botton Beja en China: 

su historia y su cultura hasta 1800 cuando afirma que la complejidad de la escritura ha 

sido una barrera para la alfabetización, pero también ha sido un elemento unificador entre 

las regiones porque en todas partes se usan los mismos caracteres aunque se pronuncien 

de manera diferente.88 

Continuando con Jacques Gernet, los caracteres chinos89 son el único ejemplo 

de una escritura de palabras donde cada signo corresponde a una unidad semántica y la 

única de este tipo que se ha mantenido desde la Antigüedad hasta nuestros días.90 

Respecto al número de caracteres que existían en el siglo XVI los diferentes 

misioneros establecían una cifra u otra: «Escalante los cifra en 5.000, Mendoza en 6.000, 

Rada en 10.000 y antes de acabar el siglo el jesuita José de Acosta los estimará entre 

85.000 y 120.000» 91 . Será en 1615 cuando el filólogo Mei Yingzu publique su 

diccionario, Zihui, donde realiza la primera clasificación de los caracteres chinos en lo 

que él denominó 214 «claves» y analiza 33.179 caracteres.92 

 
86 Ibid. 

87 Ibid. 

88 Botton Beja, F. (1984). China: su historia y …, O. C., p. 34. 

89 «La mayor parte de sus caracteres se hacen con la combinación de otros caracteres» en Gernet, J. (2005). 

El mundo chino, O. C., p. 40. Por ejemplo, la palabra avión en chino se pronuncia fēijī y se escribe 飞机 

(fēi [飞 volar] + jī [机 máquina]). 

90 Ibid. 

91 Ibidem, p. 45. 

92 Ibidem, p. 395. 



31 

El gobierno de Kuomintang publicó en 1935 una lista oficial de 324 caracteres 

modificados. En la segunda mitad del siglo XX se aceptó el pinyin (vid. fig. X) como 

sistema de transcripción fonética y se promovieron los caracteres simplificados por parte 

del gobierno, es decir, se produjo una simplificación de los caracteres (chino 

simplificado), una normalización de la lengua (pŭtōnghuà [普通话] o chino mandarín) y 

una estandarización de la escritura (zhōngwén [中文]). 

 

2.3.3. Literatura 

Antes de comenzar a tratar la literatura de la dinastía Ming, considero importante 

mencionar los libros confucionistas o cinco libros clásicos (五经, wǔjīng) que conforman 

un corpus muy antiguo. El libro de los cambios, de las mutaciones o yìjīng (易经) es el 

más famoso. Es un sistema de adivinación compuesto por dos elementos que se 

corresponde con lo femenino y lo masculino, con el yīn (阴 oscuro) y el yáng (阳 

brillante) respectivamente. El yīn (阴) es el atributo de todas las cosas femeninas, oscuras, 

débiles y pasivas; mientras que el yáng (阳) lo es de todas las cosas masculinas, brillantes, 

fuertes y activas.93 Ambos elementos contrarios y, a la vez, complementarios se unifican 

gracias al Tao (o dào [道 camino]) que sintetiza la unión de los contrarios. El libro de los 

documentos, de la historia o shūjīng (书经) es una colección de escritos de carácter ritual 

y/o religioso. El libro de poesía o shījīng (诗经) es una colección de himnos y poemas 

populares. Los Anales de Primavera y Otoño o chūnqiū (春秋) son los anales de la corte 

de Lu (722 a.n.e. – 481 a.n.e.). El libro de los ritos, lǐjīng (礼经) o lǐjì (礼记) es una 

descripción de ritos para diferentes situaciones. El libro de la música o lèjing (乐经) 

desapareció en 213 a.n.e. tras la quema de los escritos de Confucio, por lo que no se 

contabiliza.94 

La relación que este corpus de la dinastía Hàn (汉) tiene con la literatura de época 

Míng (明) es que durante los siglos XIV a XVII fueron objeto de estudio obligatorio para 

todo aquel que quisiera acceder a puestos del gobierno. La primera mitad del siglo XVI, 

 
93 Schurmann, F., & Schell, O. (1971). China imperial …, O. C., p. 67. 

94 Botton Beja, F. (1984). China: su historia y …, O. C., pp. 79-81. 



32 

como afirma Flora Botton Beja, fue testigo del surgimiento de la literatura novelada, los 

inicios de una crítica científica en el campo de la filología, nuevas orientaciones del 

pensamiento, un nuevo interés por los conocimientos prácticos –donde se nota el nuevo 

espíritu de la época–, y abundaron en ella los espíritus libres y originales.95 Numerosas 

obras de carácter técnico o científico que se publican a finales del siglo XVI se refieren a 

todas las ramas del saber (farmacopea, medicina, botánica, agricultura, procedimientos 

artesanales, geografía…) y dan fe sin duda de los progresos que se realizaron en dicho 

siglo.96 

Jacques Gernet97 sostiene que la novela de la dinastía Ming surge de una larga 

tradición que se remonta a los siglos XI y XIII en los que se produjo una profunda 

evolución de las costumbres y de los mismos temas que se enriquecen y desarrollan. 

De la dinastía Ming, las dos novelas más destacables son el Viaje hacia 

Occidente o Xīyóujì (西游记)98 (vid. fig. XVII) de 1590 y El ciruelo en un vaso de oro o 

Jīnpíngméi (金瓶梅)99 de ca.100 1619. Siguiendo a Jacques Gernet, ambas dan fe de la 

transformación de las costumbres y de los progresos del arte literario.101 

En la era Wànlì (萬曆, 1563-1620), de 1572 a 1620, hubo avances en la imprenta 

y el grabado en planchas, lo que provocó un aumento de publicaciones más baratas. Otros 

factores que permitieron un abaratamiento de los libros fue la abundancia de papel hecho 

con telas de caña.102 Dolors Folch afirma que todo ello provocó que durante todo el siglo 

XVI aumentara el número de librerías.103 Esta gran cantidad de libros respondía a la 

variedad de temas que se trataban y a la demanda de personas que se iban a presentar a 

 
95 Ibidem, p. 391-395. 

96 «Se refieren a todas las ramas del saber (farmacopea, medicina, botánica, agricultura, procedimientos 

artesanales, geografía…) y dan fe sin duda de los progresos que se realizaron en el siglo XVI» en Gernet, 

J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 395. 

97 Ibidem, p. 399. 

98 Narra las aventuras de los monjes Xuán Zàng y Sūn Wùkōng durante su viaje de peregrinación a la India. 

99 Describe la vida de un rico mercader de la provincia de Shāndōng (山东). 

100 Abreviatura de circa en latín («alrededor de»). 

101 Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 399. 

102 González de Mendoza, J. (1990). Historia del Gran Reino …, O. C., p. 121. 

103 Folch Fornesa, D. (2010). «¿Todos los chinos sabían leer y escribir? …». O. C. 



33 

los exámenes para los puestos del funcionariado. La población que vivía en las ciudades 

era muy numerosa y, aunque parte de ésta no tuviera inquietudes intelectuales, sí sabía 

leer y disfrutaba de la literatura de entretenimiento. 104  Así lo afirma González de 

Mendoza: 

«Tienen en cada calle sus escuelas para enseñar a leer los niños y aun en las aldeas 

muy pequeñas y en las ciudades ai otras escuelas adonde deprenden los hijos de los 

nobles despues que saben leer y escrivir para merecer cargo y se examinan y les dan 

sus titulos»; «el leer y escribir ninguno lo deja de aprender, aunque sea muy pobre, 

porque el no saberlo se tiene entre ellos por infamia».105 

Hay que tener en cuenta que en el siglo XVI los misioneros iban a las áreas 

costeras de las provincias de Fújiàn (福建) y Guǎngdōng (广东) (vid. fig. IX) donde se 

concentraban las ediciones populares baratas, por lo que gran parte del territorio les era 

desconocido, por este motivo no se puede generalizar.106 Aun así, seguía sorprendiendo 

a los misioneros ya que en Europa los libros eran objetos costosos que se guardaban en 

las pocas bibliotecas que había. Tal fue la fascinación de Martín de Rada cuando llegó a 

China que compró todos los libros que pudo.107 

Sin embargo, la proliferación de libros planteó un nuevo problema, ¿cómo de 

antigua era la imprenta? A esta cuestión Juan de Escalante afirma que «usaron sus 

imprentas muchos años antes que en Europa», a lo que González de Mendoza rebatiría la 

atribución del invento a Gutenberg afirmando que «queda muy claro que esta invención 

vino y se comunicó de ellos a nosotros».108 

A finales del siglo XVI se escribió la tercera de las cuatro grandes novelas 

clásicas: Viaje hacia Occidente o Xīyóujì (西游记) de 1590. Las dos primeras pertenecen 

al siglo XIV (Romance de los Tres Reinos o Sānguó yǎnyì [三国演义] de 1330; A la 

 
104 Botton Beja, F. (1984). China: su historia y …, O. C., p. 327. 

105 Folch Fornesa, D. (2010). «¿Todos los chinos sabían leer y escribir? …». O. C. 

106 Ibid. 

107 Folch Fornesa, D. (2013). «Un testimonio infravalorado…», O. C. 

108 Folch Fornesa, D. (2010). «¿Todos los chinos sabían leer y escribir? …». O. C. 



34 

orilla del agua o Shuǐhǔ zhuàn [水浒传] ca. en 1373) y la última al siglo XVI (El ciruelo 

en un vaso de oro o Jīnpíngméi [金瓶梅] ca. en 1610).109 

 

2.3.4. Filosofía 

Hablar de filosofía china a lo largo la dinastía Míng (明), y concretamente 

durante el siglo XVI, es hablar de Wáng Yángmíng (王陽明) (vid. fig. XVIII) y de la 

ortodoxia neoconfuciana que, tras el derrocamiento de la dinastía Yuán (元) en 1368, se 

adoptó de manera oficial y fue la que predominó durante los siglos posteriores. Esta 

filosofía se basaba en el confucianismo, estaba influida por el pensamiento budista y 

taoísta, y se desarrolló durante la dinastía Táng (唐) cobrando un mayor protagonismo en 

época Sòng (宋); sin embargo, no fue hasta la dinastía Míng (明) cuando adquirió una 

importante presencia en el gobierno. No obstante, la escuela de Zhū Xī (朱熹)110 todavía 

tenía una gran importancia ya que sus interpretaciones eran las únicas que se consideraban 

correctas en los exámenes para alcanzar cargos de la administración, pero, como afirma 

Jacques Gernet, ello no impidió el desarrollo de corrientes de pensamiento independientes 

como lo fue el neoconfucianismo entre 1530 y 1644. Muchas de estas escuelas que 

surgieron en estos años lo hicieron gracias a la proliferación de las academias, a la libertad 

de debate que, incluso, alcanza a las cuestiones políticas.111 

El mayor exponente de la ortodoxia neoconfuciana fue el erudito Wáng Shǒurén 

(王守仁), más conocido por el seudónimo de Wáng Yángmíng (王陽明), que nació en 

1472 en Yúyào ( 余 姚 ). Wáng Yángmíng ( 王 陽 明 ) fue uno de los filósofos 

neoconfucianos más importantes de su época, y tal y como recopila Gernet, para Wáng 

Yángmíng (王陽明 ) la acción y el conocimiento son inseparables y se informan 

mutuamente.112 Xinzhong Yao, en su obra El confucianismo113, recoge que el cultivo 

 
109  Min, S., & Escribano Angulo, J. M. (2018). «La influencia cultural china en la España moderna: 

encuentros y desencuentros». Quaderns de Filologia: Estudis Literaris(23), 79-94, p. 81. 

110 Zhu Xi (1130-1200) fue un destacado neoconfuciano de la dinastía Sòng (宋). 

111 Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., pp. 392-393. 

112 Ibid. 

113 Xinzhong, Y. (2001). El confucianismo. (M. Condor, Trad.) Cambridge: Cambridge University Press, 

p. 278. 



35 

espiritual es, en palabras del filósofo, una extensión del buen conocimiento innato o 

liángzhī (良知, conciencia) y el empleo de la buena capacidad innata o liángnéng (良能, 

habilidad intuitiva), es decir, el aprendizaje es la extensión del conocimiento innato de 

uno; por ello es esencialmente un proceso de actividad moral en el que el conocimiento y 

la acción se unen porque el conocimiento es la dirección y comienzo de la acción, 

mientras que la acción es el esfuerzo y la culminación del conocimiento. Para Jacques 

Gernet, el intuicionismo indica que la separación entre el hombre y el mundo nace de la 

afirmación del yo y de los intereses egoístas; y que solamente el sabio es capaz de 

mantenerse abierto al mundo y hacer que no hayan, en ese estado primitivo de inocencia 

en el que ha sabido mantenerse, ni sujeto ni objeto.114 

Siguiendo con Gernet, a Wáng Yángmíng (王陽明) se le asignan dos escuelas, 

la escuela de izquierda y la de derecha (左右派, zuǒyòu pài). La denominada «escuela de 

derecha» se mantuvo fiel a las enseñanzas del maestro, pero en ella dominaron las 

tendencias a las especulaciones abstractas: será la base de una reacción positivista que se 

afirmará en el momento de la ocupación manchú (a partir de 1644). La llamada «escuela 

de izquierda» o Escuela Tàizhōu (泰州学派, Tàizhōu xuépài) representa una variante 

extremista. Fue fundada por Wáng Gěn (王艮, 1483-1541), discípulo de Wáng Yángmíng 

(王陽明). Para los partidarios de esta escuela el énfasis se pone en la espontaneidad y el 

anticonformismo.115 Para Flora Botton esta escuela representaba la movilidad social del 

momento donde el dinero y la educación estaban por encima del origen social.116 

Flora Botton termina diciendo que las escuelas filosóficas de la dinastía Míng     

(明) que surgieron durante el siglo XVI buscaban una renovación moral y fomentaban 

una mayor influencia budista ya que iban en contra del individualismo y del escapismo 

que se habían establecido en esta centuria.117 

 

 

 

 
114 Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 392. 

115 Ibidem, p. 393. 

116 Botton Beja, F. (1984). China: su historia y …, O. C., p. 346. 

117 Ibidem, p. 347. 



36 

2.3.5. Religión 

En China no ha habido una religión que predominara sobre las demás. En este 

aspecto los chinos se caracterizan por tener un gran sentido práctico y juzgan el valor de 

las religiones por su eficacia.118 

Según la doctrina confuciana, todo aquello que ocurre en el Imperio está guiado 

directamente por el Cielo. Su representante en la tierra es su «Hijo adoptivo» que está 

encarnado en la figura del emperador, cuyo poder no es ni eterno ni se puede heredar.119 

Su origen, siguiendo a Pedro Ceinos Arcones en Historia breve de China, se remonta a 

los tiempos de la dinastía Zhou (周 1046 a.n.e. – 256 a.n.e.) cuando el duque de Zhou 

formuló el «Mandato del cielo». Se trataba de toda una revolución religiosa que 

legitimaba la dinastía y se convirtió en el núcleo de la acción religiosa imperial. Con este 

Mandato del Cielo el emperador, al ser el intermediario entre el Cielo y los hombres, 

debía realizar los ritos y velar por los intereses de su pueblo, si no cumplía con sus 

obligaciones estaba justificado derrocar a la dinastía y los nuevos emperadores también 

eran considerados como hijos del Cielo, independientemente de si tenían o no alguna 

relación familiar con la anterior dinastía.120 Esta idea continuará vigente hasta el siglo 

XX.121  

Franz Schurmann y Orville Schell, en su obra China imperial. La decadencia de 

la última dinastía y los orígenes de la China moderna: siglos XVIII y XIX, afirman que 

para los chinos la soberanía era un mandato celeste ya que la autoridad del Cielo es 

absoluta, siendo él el que dicta o revoca las leyes, el que tiene poder de decisión sobre 

todo lo relativo al Imperio.122 Los testimonios del agustino Juan González de Mendoza 

sobre los dioses e ídolos que adoraban nos permite conocer la primera visión que las 

órdenes mendicantes tuvieron de China123 y también nos ayudan a crear una imagen del 

universo divino chino 124:  

 
118 Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 39. 

119 Schurmann, F., & Schell, O. (1971). China imperial …, O. C., p. 52. 

120 Más información en Ceinos Arcones, P. (2003). Historia breve …, O. C., p. 48. 

121 Ibidem, pp.48-49. 

122 Schurmann, F., & Schell, O. (1971). China imperial …, O. C., p. 52. 

123 Folch Fornesa, D. (2013). «En mundos extraños …», O. C. 

124 González de Mendoza, J. (1990). Historia del Gran Reino …, O. C., p. 59. 



37 

«En común entienden que el Cielo es criador de todas las cosas visibles e 

invisibles, y así le señalan con el primer carácter de su abecedario125; y es que este 

Cielo tiene un Gobernador para las cosas de allá arriba, que se llama Laocon Izautey, 

que quiere decir en su lengua gobernador del gran Dios; a éste adoran por principal 

después del sol […] Asimismo que con éste está otro de la misma naturaleza, que se 

llama Cansay126, que también es espíritu, y que a éste se le ha dado cargo de las cosas 

del cielo abajo, en cuya mano está la muerte y la vida de los hombres. Este Casnay 

tiene tres súbitos suyos a quien manda, que también dicen que son espíritus, y le 

ayudan en las cosas del gobierno».127 

A través de González de Mendoza conocemos la existencia de sacrificios y 

ofrendas. Este hecho también lo corrobora la sinóloga Flora Botton Beja cuando, en su 

obra China: su historia y su cultura hasta 1800, afirma que la llegada del humanismo128 

no supuso la eliminación de las prácticas adivinatorias ni de sacrificios, ya que, al mismo 

tiempo en que se pedía asistencia a los dioses y espíritus, también se solicitaba la ayuda 

de los expertos.129 También se le realizaban sacrificios al demonio, pero no tenían la 

misma concepción que en la religión cristiana, sino que lo hacían para evitar que el 

demonio hiciera algún tipo de mal tanto sobre ellos como sobre sus propiedades.130 

La narración china sobre el origen del universo y de la humanidad, recogida por 

González de Mendoza, es muy similar a la de otras grandes civilizaciones como la egipcia 

o la mesopotámica. En origen el cielo, la tierra y el agua estaban juntos, sin embargo, 

Tayn131 los separó colocando a cada uno en el lugar donde ahora se encuentran.132 

 
125 En chino no existe un alfabeto como en el caso del castellano, el inglés o el francés, sino que se refiere 

al Texto de mil caracteres, un poema que recogía mil caracteres distintos que los niños memorizaban. 

126 «Sus nombres son Tanquam, Teyquiam, Tzuiquam. […] Tanquam dicen que tiene cargo de las lluvias 

y proveer de agua a la tierra; Tayquiam, de que nazcan los hombres y de las guerras, sembrados y frutas; el 

Tzuiquam, del mar y de los navegantes» en González de Mendoza, J. (1990). Historia del Gran Reino …, 

O. C., p. 60. 

127 Información más detallada en ibidem, pp. 60-62. 

128 No se refiere al Humanismo europeo desarrollado entre los siglos XIV-XV, sino al que se desarrolló en 

China en fechas tempranas durante la dinastía Shāng (商) que separaba los ámbitos divino y humano. 

129 Botton Beja, F. (1984). China: su historia y …, O. C., pp. 81-82. 

130 González de Mendoza, J. (1990). Historia del Gran Reino …, O. C., p. 60. 

131 Proviene de la palabra tiān (天 cielo). 

132 González de Mendoza, J. (1990). Historia del Gran Reino …, O. C., p. 66. 



38 

Respecto a los rituales funerarios, cuando un miembro de una familia fallecía se 

le lavaba el cuerpo entero y se lo vestía con las mejores prendas, previamente perfumadas, 

que tuviera el difunto. Luego se le sentaba en su mejor silla para que sus familiares, 

amigos y criados –si tenía– pudieran despedirse por última vez.133 

Para concluir este apartado, los cultos que se han heredado de la Antigüedad y 

que perviven en la actualidad son los dinásticos, los particulares y los colectivos, es decir, 

los destinados a los antepasados imperiales, a los linajes familiares cuyos lazos debían 

permanecer intactos, y a los dioses regionales respectivamente. Por encima de todos ellos 

estaba el culto al Cielo (vid. fig. XIX) y a la Tierra (vid. fig. XX).134 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
133 Ibidem, p. 72. 

134 Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 39. 



39 

3. CONCLUSIONES 

La dinastía Míng (明) desarrolló una gran actividad naval convirtiéndose en una 

potencia marítima y comercial durante todo el siglo XIV y primeros años del XV; sin 

embargo, tras la última expedición de Zhèng Hé (郑和) en 1433 la situación cambió. 

China paralizó su expansión y cerró sus fronteras. En este contexto parecía complicado 

saber lo que estaba pasando en el imperio chino, no obstante, las expediciones marítimas 

y misioneras desarrolladas por los europeos a finales del siglo XV y a lo largo del 

siguiente siglo respectivamente han permitido conocer a China durante el siglo XVI. Se 

ha estudiado su administración imperial, su historia, su justicia, etc., entre otras 

cuestiones. 

En lo que respecta a su cultura, estas actividades nos han permitido conocer sus 

formas de pensamiento, sus modelos de vida, sus tradiciones, sus pautas de 

comportamiento, su artesanía, etc. De todos los misioneros que llegaron a tierras 

orientales durante el siglo XVI, sólo unos pocos alcanzaron el centro de la administración 

imperial, Běijīng (北京 ); la gran mayoría de los religiosos se concentraron en las 

provincias costeras de Fújiàn (福建) y Guǎngdōng (广东). Por este motivo la información 

que hemos leído no refleja una visión general fidedigna del conjunto del imperio. 

Este trabajo me ha permitido conocer la cultura de un país en el momento –siglo XVI– 

en el que se cerró al extranjero y trató con recelo cualquier contacto con el exterior. Uno 

de estos aspectos ha sido la cosmogonía china y la importancia que tuvo, tanto en las 

esferas de poder y la configuración del mismo como en el día a día reflejado en las 

creencias de la población. Otro aspecto de interés, reforzado tras el trabajo, ha sido la idea 

de que China es un país donde la tradición empapa su cultura. Asimismo he entendido la 

importancia del lenguaje o el idioma para comprender mejor al imperio chino durante 

este periodo ya que supuso una gran barrera para establecer un contacto fluido. 

Todos los aspectos trabajados también me han dado una perspectiva de la China 

contemporánea ya que, como he mencionado antes, muchos de los componentes que 

hemos visto a lo largo del trabajo todavía perviven y tienen una gran trascendencia en su 

cultura actual. Un claro ejemplo de ello es la búsqueda que realizan los padres para 



40 

encontrarles parejas a sus hijos (vid. fig. XXI)135. De igual manera, se puede observar que 

la mentalidad de la población está reflejada en el idioma. Es el caso de los abuelos 

maternos cuya denominación en chino es heredera de la concepción familiar que se ha 

expuesto136. Por ello este trabajo no solo es el reflejo de la cultura China durante el siglo 

XVI como era la intención inicial, sino que también ha permitido conocer el trasfondo 

cultural, el pensamiento, las formas de vida, etc. del país en la actualidad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
135 Los padres colocan papeles sobre paraguas, arbustos o muros donde ponen información relativa a sus 

hijos: sexo, edad, altura, trabajo, salario, propiedades, personalidad, etc. 

136 Abuelo materno (外公 wàigōng) y abuela materna (外婆 wàipó) en chino llevan el carácter 外 (wài) que 

significa «extranjero» o «de fuera», mostrando la preeminencia de la familia paterna. 



41 

4. RELACIÓN DE FUENTES, BIBLIOGRAFÍA Y RECURSOS O 

MATERIALES UTILIZADOS 

 

4.1. Fuentes primarias 

González de Mendoza, J. (2008). Historia del Gran Reyno de la China. Madrid: 

Miranguano. (Obra original publicada en 1585). 

Luarca, M. (2002). Verdadera relación de la grandeza del Reino de China. Luarca: 

Eco de Luarca. (Obra original publicada en 1575). 

de Pantoja, D. (1614). Tratado de los siete pecados y virtudes. Pekín: (s. e.) 

Ricci, M. (2010). Della entrata della Compagnia di Giesù e Christianità nella Cina. 

Macerata: Quodlibet. (Obra original publicada en 1609). 

 

4.2. Bibliografía 

Botton Beja, F. (1984). China: su historia y cultura hasta 1800. México: El Colegio 

de México: Centro de Estudios de Asia y África. 

Brotton, J. (2003). EL bazar del Renacimiento. Sobre la influencia de Oriente en la 

cultura occidental. (C. Castells, Trad.) Barcelona: Paidós. 

Cabezas, A. (1994). El siglo ibérico del japón. La presencia hispano-portuguesa en 

Japón (1543-1643). Valladolid: Secretariado de Publicaciones, Universidad de 

Valladolid, Instituto de Estudios Japoneses. 

Ceinos Arcones, P. (2003). Historia breve de China. Madrid: Sílex. 

Chaunu, P. (1972). La expansión europea (siglos XIII al XV). (A. M. Mayench, Trad.) 

Barcelona: Labor. 

Chenguang, L. (2019). «¿Sina, Catayo o China? Los conocimientos sobre China en 

la educación del príncipe Felipe (1527-1556)». Res Publica. Revista de Historia de las 

Ideas Políticas(22), 51-63. 



42 

Fairbank, J. K., & Goldman, M. (2006). China: a new history. Cambridge 

(Massachusetts): The Belknap Press of Harvard University Press. 

Folch Fornesa, D. (2013). «En mundos extraños: la primera visión castellana de Asia 

Oriental». En A. Fernández Torres, & A. Sánchez de Mora (eds.), Pacífico, España y la 

aventura de la Mar del Sur (pp. 191-241). Madrid: Ministerio de Educación, Cultura y 

Deporte, Secretaría General Técnica. 

Folch Fornesa, D. (2010). «¿Todos los chinos sabían leer y escribir? Escritura, lengua 

y educación china en los textos españoles del XVI». En M. A. Montaner Montava, & M. 

Querol Bataller (eds.), Lenguas de Asia Oriental, estudios lingüísticos y discursivos (pp. 

119-132). Valencia: Publicacions de la Universitat de València. 

Folch Fornesa, D. (2013). «Un testimonio infravalorado: la China Ming en las 

relaciones castellanas del siglo XVI». Boletín Hispánico Helvético(21), 41-69. 

Franke, H., & Trauzettel, R. (1978). El imperio chino. (M. Noya, Trad.) Madrid: 

Historia Universal Siglo XXI. 

Gernet, J. (2005). El mundo chino. (D. Folch, Trad.) Barcelona: Crítica. 

González de Mendoza, J. (1990). Historia del Gran Reino de la China. Madrid: 

Miraguano Ediciones y Ediciones Polifemo. 

López-Vera, J. (2012). «La misión jesuita en Japón y China durante los siglos XVI y 

XVII, un planificado proceso de adaptación». Asiadémica(1), 44-56. 

Martínez Shaw, C. (1996). Historia de Asia en la Edad Moderna. Madrid: Arco 

Libros. 

Min, S., & Escribano Angulo, J. M. (2018). «La influencia cultural china en la España 

moderna: encuentros y desencuentros». Quaderns de Filologia: Estudis Literaris(23), 79-

94. 

Morton, W. S., & Lewis, C. M. (2004). China: It's History and Culture. New York: 

McGraw-Hill Education. 

Romano, A. (2018). Impresiones de China. Europa y el englobamiento del mundo 

(siglos XVI-XVII). (A. Martorell Linares, Trad.) Madrid: Marcial Pons. 



43 

Schurmann, F., & Schell, O. (1971). China imperial. La decadencia de la úlitma 

dinastía y los orígenes de la China moderna: siglos XVIII y XIX. (J. J. Utrilla, Trad.) 

México: Fondo de Cultura Económica. 

Spence, J. D. (2002). El palacio de la memoria de Matteo Ricci: un jesuita en la China 

del siglo XVI. (M. I. Lus, Trad.) Barcelona: Tusquets. 

de la Vega y de Luque, C. L. (1971). «Aspectos de la vida diaria en China durante la 

dinastía Ming». Boletín de la Asociación Española de Orientalistas(7), 39-58. 

Xinzhong, Y. (2001). El confucianismo. (M. Condor, Trad.) Cambridge: Cambridge 

University Press. 

 

4.3. Videografía 

«Documenta2 – La historia de China: Los Ming», RTVE. 55:16 min. 2016. Dirigido 

por Rebecca Dobbs, https://www.rtve.es/alacarta/videos/documenta2/documenta2-

historia-china-ming/4774618/ (fecha de consulta: 14/8/2020). 

https://www.rtve.es/alacarta/videos/documenta2/documenta2-historia-china-ming/4774618/
https://www.rtve.es/alacarta/videos/documenta2/documenta2-historia-china-ming/4774618/


44 

ANEXOS 

Cronología: dinastías 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. I 



45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. II 



46 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fig. III 



47 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. IV 



48 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figs. I-V. Lista de las dinastías chinas. 

Ceinos Arcones, P. (2003). Historia breve …, O. C., pp. 297-302. 

Fig. V 



49 

Cronología: emperadores Míng (明) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
ig

. 
V

I.
 L

is
ta

 d
e 

lo
s 

em
p
er

ad
o
re

s 
d
e 

la
 d

in
as

tí
a 

M
ín

g
 (
明

, 
1
3
6
8

-1
6
4
4
).

 

A
n
ex

o
: 

E
m

p
er

ad
o
re

s 
d
e 

C
h
in

a.
 (

2
6
/8

/2
0
2
0
).

 E
n
 W

ik
ip

ed
ia

, 
la

 e
n
ci

cl
o
p
ed

ia
 l

ib
re

. 

h
tt

p
s:

//
es

.w
ik

ip
ed

ia
.o

rg
/w

/i
n
d
ex

.p
h
p
?t

it
le

=
A

n
ex

o
:E

m
p
er

ad
o
re

s_
d

e_
C

h
in

a&
o

ld
id

=
1

2
5

1
2

3
0

4
1

 

https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Anexo:Emperadores_de_China&oldid=125123041


50 

Mapas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. VII. Los dos ríos más importantes de China: el río 

Amarillo (黄河, huánghé) y el río Yangtzé (长江, chángjiāng). 

Fig. VIII. Extensión de la dinastía Míng (明). 

 



51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
ig

. 
IX

. 
M

ap
a 

d
e 

M
at

th
ia

s 
Q

u
ad

 q
u
e 

re
p
re

se
n
ta

 a
 l

as
 I

n
d
ia

s 
o
ri

en
ta

le
s.

 F
u
e 

p
u
b
li

ca
d
o
 e

n
 1

6
0
0
 e

n
 C

o
lo

n
ia

. 



52 

Tablas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. X. Pronunciación de la transcripción pinyin 

Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 11. 



53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. XI. Las lenguas de Asia Oriental* 

Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 16 



54 

Iconografía 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. XII. Zapato de un pie de loto (5 cm)  

Fig. XIII. Indumentaria del Emperador de la dinastía Ming (明) 



55 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. XV. Jarrón de porcelana del reinado 

de Wànlì (萬曆, 1572-1620) 

Fig. XIV. Sopa de nido de golondrina 



56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. XVI. Diferentes tipos de escritura de China y sus confines 

Gernet, J. (2005). El mundo chino, O. C., p. 41. 



57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. XVII. Viaje hacia Occidente o Xīyóujì (西游记) 

Edición más antigua conocida del siglo XVI. 

Fig. XVIII. Wáng 

Yángmíng (王陽明) 

(1472-1529) 



58 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. XIX. Pabellón de la buena cosecha en el templo del Cielo 

(天坛, tiāntán) 

Fig. XX. El templo de la Tierra (地坛, dìtán) 



59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. XXI. Mercado de los Matrimonios de Shànghǎi (上海人民公园相亲角, 

Shànghǎi rénmín gōngyuán xiāngqīn jiǎo) 


