
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 



 

 

ÍNDICE 

 
Capítulo 1. Introducción ................................................................................................ 5 

Capítulo 2. La violencia colectiva en la historiografía: los debates sobre el concepto 

de ‘genocidio’ y los Genocide Studies ............................................................................ 6 

Capítulo 3. El Holocausto, paradigma genocida: memoria y educación ................... 8 

Capítulo 4. El Holocausto en las aulas: un estado de la cuestión sobre las distintas 

propuestas didácticas para su enseñanza ................................................................... 10 

4.1. El tratamiento del Holocausto en los manuales y libros de texto ............................ 11 

4.2. El trabajo con fuentes primarias en el aula: testimonios de los testigos directos del 

Holocausto ...................................................................................................................... 13 

4.3. El uso de la literatura del Holocausto con los estudiantes ....................................... 14 

4.4. El cine como recurso didáctico para trabajar el Holocausto ................................... 15 

4.5. El cómic como recurso didáctico para trabajar el Holocausto ................................ 17 

4.6. Conmemoraciones, museos y ‘viajes de la memoria’ ............................................. 19 

Capítulo 5. Conclusiones .............................................................................................. 21 

Referencias bibliográficas ............................................................................................ 23 

Referencias legales ........................................................................................................ 26 

 



 

 

  



 

5 

 

Capítulo 1. Introducción 

Masacres, matanzas, calamidades, asesinatos en masa, crímenes de guerra… La 

violencia contra y entre comunidades humanas ha adquirido diversas tipologías a lo largo 

de la Historia. Sin embargo, pocas formas de violencia colectiva han levantado tanto 

interés entre el público – especialista y no – como el ‘genocidio’, debido especialmente a 

su simbolismo y su enorme carga moral y ética.  

 El siglo XX ha supuesto para nosotros un punto de inflexión en la historia de la 

humanidad con los diversos avances científicos y tecnológicos. Aunque, a la vez, también 

ha sido testigo de innumerables atrocidades en todos los rincones del planeta. De entre 

todas ellas, el Holocausto es, sin lugar a dudas, el acontecimiento más importante por su 

trascendencia y especificidad. La masacre a niveles desconocidos que llevaron a cabo el 

régimen nazi alemán y sus colaboradores durante la Segunda Guerra Mundial supuso un 

crimen contra la integridad de todo el género humano. 

Por ello, la enseñanza de los crímenes del Holocausto supone un deber moral y 

ético de compromiso universal para los docentes de Historia. Su presencia en el currículo 

de las asignaturas de Ciencias Sociales en Secundaria y Bachillerato sirve para trabajar, 

sobre todo, las competencias de carácter cívico-social con los alumnos profundamente, 

educándoles en los valores democráticos de tolerancia a la diversidad y de respeto de los 

derechos humanos. Una tarea que prepara a los jóvenes para afrontar los problemas y los 

retos de las sociedades actuales, quedando reflejado de forma explícita en muchos de los 

planes de estudio del mundo – incluidos los españoles. 

Para poder cumplir con este fin, se necesitan propuestas metodológicas en las que 

se recojan los recursos y materiales apropiados para tratar el Holocausto en las aulas. Sin 

embargo, antes de adentrarse en la recopilación de las diferentes herramientas didácticas 

propuestas por los especialistas, he optado por dar unas pequeñas pinceladas sobre la 

situación historiográfica del concepto de genocidio. Con esta intención se ha redactado el 

capítulo 2 del presente trabajo, titulado ‘La violencia colectiva en la historiografía: los 

debates sobre el concepto de genocidio y los Genocide Studies’.  

Dejando a un lado la cuestión historiográfica, en el capítulo 3 (‘El Holocausto 

paradigma genocida: memoria y educación’), por las características de la investigación, 

he analizado brevemente el potencial educativo de la memoria del Holocausto. Un campo 

que se completa en el último punto, el capítulo 4, bautizado como ‘El Holocausto en las 

aulas: un estado de la cuestión sobre las distintas propuestas didácticas para su 

enseñanza’. Éste comienza con una breve presentación sobre la situación de la didáctica 

del Holocausto en la legislación educativa española. Tras ella, finalmente, se desgranan, 

una por una, las principales metodologías disponibles para la enseñanza del tema en las 

clases de Historia. 



 

6 

 

Capítulo 2. La violencia colectiva en la historiografía: los debates sobre 

el concepto de ‘genocidio’ y los Genocide Studies 

 Desde su propio nacimiento, la palabra ‘genocidio’ ha sido un término bastante 

controvertido, que ha dado lugar a innumerables polémicas, relativas, sobre todo a su 

definición y la identificación de sus características principales. Estos debates han sido 

protagonizados por múltiples actores, pertenecientes a diversos campos, entre los que, en 

especial, destacan los profesionales de las Ciencias Sociales: sociólogos, psicólogos, 

juristas, abogados, historiadores o filósofos han hecho correr ríos de tinta con el objetivo 

de establecer una definición genérica y clara que represente la esencia del concepto. Sin 

embargo, estos intentos no han llevado a un consenso, sino todo lo contrario: el ámbito 

de las investigaciones sobre los genocidios, mejor conocido como Genocide Studies, se 

ha acabado convirtiendo en un auténtico campo minado (Adamoli, M. C. 2014). 

 La primera vez que se empleó la palabra genocidio fue en 1944. Raphael Lemkin, 

jurista polaco de origen judío, la recogió en su obra Axis Rule in Occupied Europe, donde 

la propia etimología del concepto informa sobre su naturaleza: el vocablo griego ‘genos’ 

(raza o tribu) y el latino ‘cide’ (matar) dejan entrever los rasgos identificativos de este 

neologismo (Elorza, A. 2012; Pérez Triviño, J.L. 2013). 

 Para la caracterización del genocidio, Lemkin se inspiró en episodios de violencia 

colectiva anteriores al año 1944, como las matanzas y persecuciones orquestadas por el 

Imperio otomano contra el pueblo armenio entre 1915 y 1917. En su esquema primigenio, 

lo que diferencia al genocidio de otras formas de violencia era la existencia de un plan 

coordinado de acciones dirigidas a la eliminación intencional de todas las manifestaciones 

sociales de un grupo por criterios raciales, étnicos, nacionales o religiosos (Pérez Triviño, 

J.L. 2013). Este tipo de actos habían existido siempre, pero hasta el momento no habían 

sido cuestionados formalmente, y mucho menos perseguidos por la Justicia. Por ello, con 

el objetivo de llenar el vacío jurídico existente, Lemkin optó por concienciar a la 

comunidad internacional sobre la necesidad de incorporar su neologismo al vocabulario 

del Derecho (Elorza, A., 2012). La petición no fue desestimada y en 1948, la ONU 

convocó la Convención para la Sanción y Prevención del Genocidio. En ella, sin embargo, 

se acabó restringiendo el sentido de la definición original, si bien las diferencias entre 

ambas concepciones no son extremadamente radicales (Pérez Triviño, J.L. 2013). 

 Desde entonces, y hasta la actualidad, numerosos especialistas han tratado de dar 

sentido al concepto de genocidio, iniciando intensos debates en el seno de las Ciencias 

Sociales. El epicentro de todas estas discusiones se ha situado en la permeabilidad del 

término. Los enfrentamientos criteriológicos sobre la identificación de los principales 

rasgos del genocidio han conducido a algunos especialistas a optar por mantener un 

significado más restringido del concepto o, por el contrario, a ampliar sus límites. Esto 

nos lleva a una doble disyuntiva en la que podemos acabar tratándolo como un término 



 

7 

 

excluyente, integrado en una categoría más genérica – ‘violencia colectiva’ –, o como un 

concepto inclusivo, donde cualquier tipo de acto violento contra un colectivo pueda ser 

tildado de genocida (Marco, J. 2012; Pérez Triviño, J.L. 2013). 

 El problema es que, tradicionalmente, en el campo de los Genocide Studies, se ha 

sentido una mayor atracción por los conceptos inclusivos. En consecuencia, la obsesión 

por la constante redefinición de la categoría de genocidio ha conducido a una notable 

imprecisión historiográfica queriendo ceñirse a un rango inabarcable de acontecimientos. 

Esta situación ha desembocado en un estancamiento de los debates, del cual han surgido 

numerosas voces críticas en los últimos años. Entre los detractores se encuentran varias 

figuras de prestigio, como el sociólogo francés Jacques Semelin o el historiador alemán 

Christian Gerlach, muy escépticos con respecto al uso del concepto de genocidio en el 

campo de las Ciencias Sociales (Marco, J. 2012). 

 Con todo, se advierte un clima bastante crispado, con controversias que muestran 

tendencias dispares e, incluso, antagónicas. Sin olvidar tampoco otras cuestiones como la 

excepcionalidad del Holocausto o, también, la providencia de la que los investigadores 

han revestido a Lemkin y sus trabajos, quienes parece que son, respectivamente, el Mesías 

y las Sagradas Escrituras de una nueva religión.  

  

  



 

8 

 

Capítulo 3. El Holocausto, paradigma genocida: memoria y educación 

Lamentablemente, la Historia ha sido testigo de numerosos episodios que podrían 

ser calificados con el nombre de ‘genocidio’, sobre todo durante este último siglo. Sin 

embargo, el objetivo del presente trabajo no es realizar un análisis sistemático de todos y 

cada uno de los acontecimientos genocidas perpetrados por los seres humanos. Por esta 

razón, en el caso que nos ocupa, vamos a centrarnos exclusivamente, debido a su impacto 

y trascendencia, en el Holocausto, el genocidio por excelencia.  

En Historiografía se conoce como Holocausto a la persecución y el asesinato con 

carácter sistemático que organizaron el Estado nazi alemán y sus aliados en el contexto 

de la Segunda Guerra Mundial. De entre sus numerosas víctimas, contadas por millones, 

los judíos europeos fueron los más afectados, con una cifra aproximada de seis millones 

de muertos. Sin embargo, la violencia del régimen nacional-socialista alemán se dirigió 

también contra otras minorías étnicas (gitanos y eslavos) y grupos de oposición al poder 

(comunistas, socialistas u homosexuales, entre otros) (Adamoli, M.C., 2014). 

Estamos, sin lugar a dudas, ante un acontecimiento central en la Historia universal, 

que sigue siendo, aún a día de hoy, el marco de referencia de los procesos genocidas. Tal 

como sostiene el historiador ítalo-francés Enzo Traverso, la especificidad de la que se ha 

dotado a este episodio nace de la deshumanización y la aniquilación en masa de personas 

que se produce en el propio corazón de Europa. El descubrimiento por parte de la opinión 

pública de este tipo de actividades llevó a cuestionar los límites de la responsabilidad a 

todos los niveles sobre la violación indiscriminada de los derechos humanos. Por ello, ya 

desde el final de la Segunda Guerra Mundial, algunos intelectuales como Hannah Arendt, 

Primo Levi o Theodor Adorno defendían la enseñanza de los crímenes en los campos de 

concentración y exterminio. Una aspiración que se proyectaba como forma de concienciar 

a los más jóvenes y evitar que ocurrieran de nuevo los horrores del pasado, formando con 

ello a ciudadanos comprometidos con los valores cívicos y democráticos de tolerancia y 

respeto a la diversidad (Adamoli, M.C., 2014; Varas Campillo, R., 2019). 

Desde entonces, se ha llevado a cabo una incesante promoción sobre la difusión y 

la enseñanza del Genocidio judío en las escuelas a través de diversas instituciones. Entre 

la larga lista de organizaciones comprometidas con la memoria del Holocausto, tenemos 

la International Holocaust Remembrance Alliance – IHRA, por sus siglas en inglés – o el 

Centro Mundial de Conmemoración de la Shoah Yad Vashem1. No obstante, a pesar de la 

 
1 Muchas de estas organizaciones mencionadas incluyen, entre sus artículos y publicaciones, numerosas 

propuestas didácticas con materiales pedagógicos destinados al tratamiento del Holocausto en las escuelas. 

Junto a IHRA (https://www.holocaustremembrance.com/) y Yad Vashem  (https://www.yadvashem.org/),  

existen más instituciones internacionales que ofrecen recursos educativos, como la propia ONU 

(https://www.un.org/es/holocaustremembrance/index.shtml), el Memorial de la Casa Wannsee (Alemanía, 

https://www.ghwk.de/de), el Holocaust Memorial Museum (EE. UU., https://www.ushmm.org/), el 

Memorial de la Shoah (Francia, http://www.memorialdelashoah.org/) o el Museo Estatal de Auschwitz-

Birkenau (Polonia, http://auschwitz.org/en/more/spanish/), entre otras. 

https://www.holocaustremembrance.com/
https://www.yadvashem.org/
https://www.un.org/es/holocaustremembrance/index.shtml
https://www.ghwk.de/de
https://www.ushmm.org/
http://www.memorialdelashoah.org/
http://auschwitz.org/en/more/spanish/


 

9 

 

abundante bibliografía disponible sobre el Holocausto, este acontecimiento se las ha visto 

con una serie de condicionantes que han entorpecido su propósito. No hay que olvidar, a 

tales instancias, los usos públicos que se han hecho del término desde la segunda mitad 

del XX para llamar la atención sobre la perpetración de nuevos genocidios, como sostiene 

Traverso. Véase, por ejemplo, el caso de Ruanda o Bosnia, en la no tan lejana década de 

1990, sin tener en cuenta el hecho de que, evidentemente, todas las masacres poseen un 

contexto y unos rasgos políticos, económicos, sociales, culturales e ideológicos únicos. 

Sin embargo, el problema más grave al que se enfrenta el Holocausto es, sin lugar 

a dudas, el cuestionamiento y negación de su realidad histórica y su alcance. Un genocidio 

no termina cuando cesa la violencia, ni cuando los culpables son castigados. Es más, por 

el contrario, suele producirse un ‘efecto bumerán’ de revisionismo o negacionismo, que, 

si no se le presta la debida atención, puede hacer resurgir las ideas genocidas. Por lo tanto, 

permitiendo la trivialización de dichos actos, se corre el riesgo de poner en marcha las 

condiciones aptas para desencadenar aquellos episodios que tanto se afanan en cuestionar 

(Forges, J.F. 2006; Elorza, A. 2012; Adamoli, M.C., 2014; Varas Campillo, R. 2019). 

Pese a todo, actualmente, muchos países han incluido el Holocausto en sus planes 

de estudio como una forma más de preservar la memoria de las víctimas y, así, tratar de 

evitar la repetición de hechos tan macabros. En esta tarea, los estados han contado con la 

colaboración de diferentes instituciones, como las arriba mencionadas – IHRA, ONU o 

Yad Vashem, entre otras. Junto a ellas, el rápido desarrollo de las TIC, con Internet a la 

cabeza, ha permitido la difusión de información a través de diversas páginas. Si bien esto 

puede suponer un avance en la concienciación sobre el Holocausto, se debe ser precavido 

a la hora de seleccionar unos datos u otros, ya que las plataformas negacionistas son de 

fácil acceso en las redes (Varas Campillo, R. 2019; Payá López, P. 2019). 

En definitiva, memoria y educación son dos principios inseparables que no pueden 

concebirse el uno sin el otro, sobre todo en sociedades democráticas como las actuales. 

En ellas, las competencias cívicas y sociales requieren del recuerdo del pasado para poder 

avanzar y prevenir la reproducción de nuevos horrores. Así pues, asistimos hoy en día a 

una significativa proliferación de las formas de recuerdo a través de museos, memoriales 

o monumentos. La memoria, en su dimensión pedagógica, se ha acabado convirtiendo en 

una preocupación central para la cultura y la política contemporáneas (Forges, J. F. 2006; 

Adamoli, M.C. 2014; Payá López, P. 2019).  

Sin embargo, la enseñanza de episodios trágicos como el Holocausto nos enfrenta 

a situaciones muy complejas en el aula y genera numerosos interrogantes sobre el qué y 

cómo enseñar experiencias tan negativas, a través de qué estrategias y recursos hacerlo, 

por qué y para qué. Unas cuestiones que no hablan solo sobre nuestra responsabilidad 

como docentes. Nuestra propia condición humana, como miembros de una sociedad, 

influye en la respuesta (Adamoli, M.C. 2014).  



 

10 

 

Capítulo 4. El Holocausto en las aulas: un estado de la cuestión sobre 

las distintas propuestas didácticas para su enseñanza 

 Como se ha mencionado antes, el Holocausto se ha ido incorporando de forma 

progresiva a los planes de estudio de diversos países, entre ellos, España. Sin embargo, el 

tratamiento de este tema en el sistema educativo español ha pasado por diferentes etapas 

en las últimas décadas dependiendo de la importancia que se le ha dado en las distintas 

leyes educativa, así como de la visibilidad del mismo dentro de los principales recursos 

pedagógicos empleados por los docentes, los manuales o libros de texto. 

 De esta forma, simplemente observando la prioridad que se le da a la cuestión del 

Holocausto en las leyes educativas nacionales que se han sucedido desde 1970, podemos 

ver cómo durante las décadas finales del siglo XX la memoria del Genocidio judío era un 

tema secundario, del que, incluso se puede decir que había un absoluto silencio a nivel 

legislativo. Ni el concepto de Holocausto ni el de Shoah aparecen reflejados en la Ley 

14/1970, de 4 de agosto, General de Educación (LGE), la Ley Orgánica 1/1990, de 3 de 

octubre, de Ordenación General del Sistema Educativo (LOGSE) o la Ley Orgánica 

10/2002, de 23 de diciembre, de Calidad de la Educación (LOCE). 

 No fue hasta la Ley Orgánica 2/2006, de 3 de mayo, de Educación (LOE) cuando 

apareció por primera vez el término de Holocausto en la legislación educativa estatal, más 

concretamente en la disposición adicional cuadragésimo primera (p. 99), ampliando su 

importancia en la posterior Ley Orgánica 8/2013, de 9 de diciembre, para la Mejora de la 

Calidad Educativa (LOMCE), actualmente en vigor, la cual dispone que: 

"En el currículo de las diferentes etapas de la Educación Básica se tendrá en 

consideración el aprendizaje de la prevención y resolución de pacífica de 

conflictos en todos los ámbitos de la vida personal, familiar y social, y de los 

valores que sustentan la democracia y los derechos humanos, que debe 

incluir en todo caso la prevención de la violencia de género y el estudio del 

Holocausto judío como hecho histórico." (p. 56) 

 Del mismo modo, si seguimos revisando la legislación, el Real Decreto 1105/2014 

de 26 de diciembre, por el que se establece el currículo básico de Educación Secundaria 

Obligatoria y Bachillerato, define como uno de los puntos centrales que debe tratarse en 

todas las asignaturas con transversalidad el hecho de que:  

"La programación docente debe comprender en todo caso la prevención de 

la violencia de género, de la violencia contra las personas discapacitadas, de 

violencia terrorista y de cualquier forma de violencia, racismo o xenofobia, 

incluido el estudio del Holocausto judío como hecho histórico" (p. 6) 



 

11 

 

 Asimismo, las menciones sobre el Holocausto no se limitan a dicho párrafo, sino 

que, además, se nombra también entre los contenidos mínimos de tres asignaturas de las 

etapas de Educación Secundaria y Bachillerato: Valores Éticos del 1er ciclo de ESO, 

Geografía e Historia de 4º ESO e Historia del Mundo Contemporáneo de 1º Bachillerato; 

complementadas, además, con la concreción curricular a nivel autonómico de cada 

Comunidad Autónoma (en nuestro caso, Aragón)2. 

 La incógnita está ahora en cómo abordarlo. Con este propósito se han realizado a 

nivel internacional varios estudios e investigaciones, entre los que sobresale el informe, 

elaborado por la UNESCO en el año 2015, The International Status of Education about 

the Holocaust. En este se analiza el tratamiento del tema del Holocausto en la asignatura 

de Historia a través de los planes de estudio de un total de 135 estados entre los años 2012 

y 2013. Entre las propuestas de mejora que se presentan en el documento para enfatizar 

la enseñanza de la Shoah de acuerdo con el desarrollo firme de un pensamiento histórico 

y una educación en valores, figuran diferentes estrategias y recursos didácticos, puesto 

que los alumnos de hoy emplean una gran cantidad de medios de información ajenos al 

ámbito académico que, sin duda, influyen en el nivel de sus conocimientos. 

 De esta forma, a continuación, se van a ir desarrollando algunos de los medios a 

través de los cuales, los especialistas consideran que debe orientarse nuestro objeto de 

estudio, la didáctica del Holocausto, entre los estudiantes de Educación Secundaria y 

Bachillerato. Un horizonte tan necesario como ambicioso en nuestra tarea como docentes 

y educadores de ciudadanos críticos, preparados para enfrentarse a los retos que planteen 

las sociedades de hoy en día. Como decía Adorno (Adamoli, M. C., 2014): 

"Si la educación tiene un sentido, es evitar que Auschwitz se repita"  

4.1. El tratamiento del Holocausto en los manuales y libros de texto 

 Los libros de texto serían la principal herramienta utilizada por muchos docentes 

de hoy en día. A pesar de la paulatina incorporación de las TIC en cada vez más escuelas, 

los escasos recursos tecnológicos y su limitado dominio en algunos casos, unido también 

a un extenso currículo que impartir en la asignatura de Historia, hacen que los manuales 

sigan teniendo presencia en las clases de Secundaria y Bachillerato. En ocasiones, éstos 

pueden actuar como un recurso de peso en el proceso de enseñanza-aprendizaje. 

 En este aspecto, la postura educativa en España con respecto a la enseñanza del 

Holocausto en los libros de texto no difiere a grandes rasgos de la del resto de países, tal 

como se refleja en el informe de la UNESCO nombrado en el capítulo anterior (Carrier, 

P., Fuchs, E. y Messinger, T., 2015). En él, se pueden percibir una serie de elementos 

 
2 En Aragón nos podemos encontrar la Orden ECD/489/2016 para Educación Secundaria y la Orden 

ECD/494/2016 para Bachillerato 



 

12 

 

convergentes en cuanto a la escala geográfica y temporal del fenómeno, la caracterización 

de los actores, los paradigmas interpretativos y la idiosincrasia. Sin embargo, al margen 

de las posibles semejanzas, existen también algunos aspectos en los que acaban 

distanciándose, tales como la narrativa empleada. Un discurso que varía no ya solo de 

una región o país a otro, sino entre varios manuales escolares dentro de un mismo estado.  

 Por norma general, a pesar de la inclusión del Holocausto como un contenido de 

carácter indispensable en el currículo de numerosos estados, los principales especialistas 

vinculados a la didáctica de las Ciencias Sociales sostienen que asistimos a un panorama 

bastante desfavorable. Desde una perspectiva universal, se observa una evidente debilidad 

discursiva en los manuales de Historia, incluidos los de aquellos países que tuvieron una 

relación directa con el genocidio, como Alemania. En este caso, el enfoque utilizado para 

explicar el fenómeno preserva la visión tradicional de la historiografía posterior a 1945. 

Tal como Foster y Burgess demuestran en sus investigaciones, el interés pedagógico se 

ha centrado en los relatos de las acciones militares de los nazis y sus aliados durante la 

Segunda Guerra Mundial (Foster, S. J. y Burgess, A., 2013). 

 En lo que respecta al contexto nacional, la situación del Holocausto en los libros 

de texto españoles va a mantener un planteamiento bastante similar al que se desarrolla 

en el resto de los países de la Europa occidental, por cuestiones innegables de naturaleza 

geopolítica y cultural. Siguiendo el trabajo de González Delgado (2015), para conocer el 

tratamiento del fenómeno en España, se recurrió a un análisis de los principales manuales 

escolares empleados en las aulas del país, más en concreto los de las editoriales Anaya, 

Santillana y SM – Historia del Mundo Contemporáneo de 1º de Bachillerato. El resultado 

final del estudio arrojó que el Holocausto aparece como un tema secundario dentro de las 

unidades didácticas dedicadas al periodo de entreguerras y la Segunda Guerra Mundial. 

Cuantitativamente, las páginas destinadas a este hecho en todos los libros eran escasas, 

percibiendo un deficiente desarrolló temático del mismo. De forma paralela, la cantidad 

de fuentes documentales primarias incorporadas resultaba insuficiente en todos los casos, 

limitándose a varias imágenes (González Delgado, M., 2015). 

 Pueden observarse múltiples deficiencias de forma generalizada en los principales 

manuales escolares utilizados en las aulas españolas, como se ha mencionado, influidas 

por las retóricas historiográficas heredadas de la segunda mitad del siglo XX. Con todo, 

el Holocausto se interpreta como una lucha paralela a la guerra entre los nazis y los judíos. 

A pesar de las menciones hacia las condiciones estructurales del momento histórico, en 

prácticamente ningún libro se habla del contexto en el que se encontraba la comunidad 

judía antes de la década de 1930 ni del antisemitismo latente en Europa desde finales del 

XIX (González Delgado, M., 2015; Carrier, P., Fuchs, E. y Messinger, T., 2015). 

 La solución, como indican Brombey y Russell (2012), podría pasar por integrar la 

cuestión del Holocausto en la línea temática del surgimiento de los Derechos Humanos, 

como se ha observado en algunos países latinoamericanos, como Argentina (Adamoli, M. 



 

13 

 

C., 2014). Sin embargo, a día de hoy, estamos ante un planteamiento bastante ambicioso 

para el contexto educativo español en materia de Historia, sabiendo que la redacción de 

los manuales escolares se encuentra encorsetada por un rígido currículo, en muchos casos 

sostenido por intereses políticos e ideológicos.  

4.2. El trabajo con fuentes primarias en el aula: testimonios de los testigos directos 

del Holocausto 

 Continuando con el conjunto de herramientas didácticas disponibles para tratar el 

Holocausto, nos centramos ahora en la cuestión de las fuentes primarias, más en concreto 

toda la serie de testimonios y documentos con los que contamos para enseñar al alumnado 

la significación del genocidio sufrido por los judíos. Entre todo este cúmulo de evidencias, 

podemos distinguir, principalmente, tres grupos diferentes: pruebas gráficas, escritas y, 

sobre todo, por su importancia y profundidad ética, orales. 

 Por lo general, este tipo de documentos suele trabajarse en el contexto escolar con 

los estudiantes a través de actividades planteadas en los propios libros de texto. De esta 

forma, el enfoque didáctico que se establece al respecto, volviendo sobre el informe de 

Carrier, Fuchs y Messinger (2015), se limita, sobre todo, al planteamiento de diversos 

ejercicios basados en cotejar la información proporcionada directamente por el manual, 

sin instar a una reflexión y un análisis de los materiales. Por si fuera poco, además, 

recuperando de nuevo las palabras de González Delgado (2015), la cantidad de evidencias 

de carácter primario disponibles en los libros escolares, ya bien sean imágenes, textos, 

mapas, gráficos o testimonios orales, es bastante reducida.  

 Con este propósito, algunos especialistas en la didáctica de las Ciencias Sociales 

optan por un trabajo más profundo de este tipo de fuentes con los alumnos. En el fondo, 

si lo que buscamos es aproximarnos lo mayormente posible a la verdad que hay detrás 

del Holocausto, el único camino disponible es a través de esta clase de documentos. No 

cabe duda de que gracias a ellos podemos desarrollar una perspectiva fundada sobre una 

serie de certezas irrefutables.  

En este caso, uno de los mejores estudios de los que disponemos es el de Forges 

(2006). Sobre este trabajo, a pesar de su fecha de publicación, el hecho de haber salido a 

la luz hace 14 años, no impide que las ideas y las propuestas que sostiene no puedan ser 

puestas en marcha por los docentes de hoy en día. Considera de gran importancia el uso 

de imágenes en un contexto escolar a la hora de impartir un tema, más aún en los tiempos 

actuales, donde los jóvenes han desarrollado una cultura visual sin precedentes. Por esta 

razón, presenta numerosos materiales para aplicar en las escuelas francesas, aunque, no 

obstante, también podrían implementarse en nuestro país. Forges nos presenta evidencias 

gráficas que muestran diversos momentos y actores del Genocidio nazi: comenzando con 

una mirada al mundo judío anterior a la catástrofe, a través recopilaciones de fotografías 

llevadas a cabo por Gérard Silvain, Roman Vishniac o Ann Weiss, y llegando al célebre 



 

14 

 

Album d’Auschwitz, publicado por Peter Hellman y reeditado por el Centro Yad Vashem 

en 2002, en el que se recogen imágenes de los campos de Auschwitz-Birkenau. El 

principal problema que esto suscita responde a la calidad y procedencia de las fotos. 

De la misma forma, Forges anima a complementar estas fuentes con el empleo de 

materiales escritos, entre los que destacan, sobre todo, las cartas y documentos oficiales 

emitidos por las autoridades para la detención de los judíos. Con este fin, uno de los 

principales trabajos de recopilación existentes es el de Serge Klarsfeld, a quien debemos 

la publicación de algunos testimonios bibliográficos como Le memorial des enfants juifs 

déportés de France (1995), Le calendrier de la persécution des Juifs de France (1993) o 

L’étoile des Juifs (1992) (Forges, J. F. 2006). 

Por último, haremos alusión al tercer tipo de fuentes primarias del que se dispone, 

esto es, la historia oral, los testimonios directos de los supervivientes de los campos. No 

hay nadie que mejor pueda transmitir el dolor y el sufrimiento experimentados por los 

judíos durante el Holocausto que aquellos que lo sintieron en sus propias carnes. La visita 

de un antiguo deportado a clase, siguiendo nuevamente a Forges, siempre es un momento 

muy emotivo, dado que a través de sus vivencias construye memoria en los estudiantes, 

manteniendo el recuerdo de aquellos que no pudieron contarlo. Sin embargo, el encuentro 

debe llevarse a cabo con unos conocimientos previos del contexto y causas del fenómeno, 

ya que, si los jóvenes no son conscientes de la trascendencia del Holocausto puede resultar 

incluso contraproducente (Mèlich, J. C. 2001; Forges, J.F. 2006; Payá López, P. 2019). 

En esta línea, el propio Primo Levi reconocía estar cansado de entrevistarse con alumnos 

en las escuelas y encontrar reacciones de indiferencia o desprecio ante un hecho que 

parece lejano en el tiempo. Por si esto no fuera suficiente, también hay que resaltar el 

cada vez más reducido número de supervivientes vivos o las alucinaciones inherentes al 

recuerdo de experiencias traumáticas en la memoria humana (Forges, J. F., 2006). 

4.3. El uso de la literatura del Holocausto con los estudiantes 

 En tercer lugar, otro de los recursos con los que podríamos jugar a la hora de tratar 

el tema del Holocausto con los alumnos de Secundaria y Bachillerato es la literatura. De 

la misma forma que otras manifestaciones culturales y artísticas, las obras literarias actúan 

como reflejo del momento en el que fueron concebidas, siendo una buena representación 

del contexto en el que se desarrolló el genocidio. Por esta razón, su introducción en las 

clases de Historia puede contemplarse, junto a otras herramientas, como forma de dar 

testimonio sobre las condiciones de vida en los campos de exterminio. 

 De la forma que sostiene Elisa Martín Ortega (Payá López, P. 2019), la literatura 

del Holocausto nos pone en contacto con la experiencia de lo innombrable. A tal efecto, 

estrictamente, solo podría considerarse como tal la literatura que escribieron los presos 

de los campos, si bien el ambiente deshumanizador imperante en los Lager nazis hizo que 

resultara prácticamente imposible componer obras literarias, exceptuando, eso sí, algunas 



 

15 

 

manifestaciones de literatura popular en forma oral. En cuenta, habría que incluir, por lo 

tanto, en dicha consideración los testimonios aportados por los supervivientes tras 1945, 

en los que ponen de relieve el sufrimiento y el trauma de la experiencia; así como los de 

los descendientes de los antiguos deportados, que, a modo de reparación, rompen el 

silencio y tratan de evocar en sus obras los recuerdos transmitidos por sus familias.  

 Entre las distintas posibilidades existentes, una de las propuestas didácticas más 

interesantes que he podido observar tiene como herramienta principal la poesía sefardí. 

Esta manifestación literaria, que destaca por su singularidad al no ser un elemento común 

que suela emplearse en las clases de Historia, puede aportar al alumnado una perspectiva 

diferente de la que viene estando acostumbrado, siempre y cuando conlleve un trabajo de 

gran responsabilidad en el análisis e interpretación de los poemas. Siguiendo el artículo 

de Martín Ortega (Payá López, P. 2019), el uso de la literatura sefardí en las aulas puede 

llevar a los estudiantes a percibir el horror y el trauma del Holocausto a través de las obras 

de autoras como Margalit Matitiahu o Violet Mayo Finz. Del mismo modo, también da a 

conocer la situación y condiciones de las comunidades sefardíes tras el Genocidio, cuyos 

supervivientes emplean el judeoespañol como elemento de identidad y reivindicación. 

 Dejando a un lado esta cuestión, los docentes podemos utilizar también otro tipo 

de obras literarias, más concretamente las memorias de los antiguos deportados. En esta 

categoría podrían incluirse numerosas composiciones de gran interés pedagógico, como 

los testimonios de Élie Wiesel en La noche, Robert Antelme con La especie humana o, 

incluso los del español Jorge Semprún recogidos en La escritura o la vida (Illescas, R., 

2004; Forges, J. F., 2006). Sin embargo, pocas alcanzan el significado y la trascendencia 

de los escritos de Primo Levi.  

 Volviendo sobre Forges (2006), las obras de Primo Levi constituyen un clásico a 

la hora de estudiar el fenómeno del Holocausto y una aproximación al mismo se puede 

realizar desde las aulas. Si esto es un hombre o Los hundidos y los salvados son ejemplos 

de las memorias personales del autor, en los que se recoge su experiencia directa en los 

campos de concentración o bien la reflexión sobre ellos. Por esta razón, la presencia de 

sus trabajos en las escuelas francesas es casi una obligación en los cursos de Historia. El 

motivo de este protagonismo reside, sobre todo, en el doble papel que interpreta, como 

escritor y como testigo, dejando a través de sus palabras el recuerdo de los desaparecidos 

con un discurso en el que predomina la verdad sin artificios, sin los sesgos de la memoria, 

y del que también, a raíz de su propia experiencia, se puede percibir la dimensión histórica 

de la persecución, deportación y asesinato de los judíos (Payá López, P. 2019).  

4.4. El cine como recurso didáctico para trabajar el Holocausto 

 Continuamos, en cuarto lugar, con el cine. Hoy en día, la proyección de películas 

y documentales en el aula es una práctica muy extendida entre los docentes de Historia. 

Se trata, de hecho, de una metodología propuesta en los actuales planes de estudio, como 



 

16 

 

una forma de combatir a la didáctica convencional de la asignatura, basada de hace tiempo 

en un aprendizaje memorístico de multitud de datos. 

 En efecto, podemos ver cómo el uso del cine con los estudiantes conlleva una serie 

de aspectos positivos en el proceso de enseñanza-aprendizaje, superando la tradicional 

visión enciclopédica que se tiene de la disciplina histórica en el campo de la educación. 

Por un lado, se encuentra el beneficio más evidente, que responde al carácter lúdico del 

que se reviste el séptimo arte, algo que puede, en última instancia, llevar a un incremento 

de la motivación y el interés del alumno sobre la Historia. De la misma forma, el cine 

aparece como una herramienta pedagógica muy efectiva con los adolescentes, debido a 

su naturaleza visual. Es evidente que la imagen tiene un mayor poder educativo con los 

jóvenes actuales, sobre todo a raíz del rápido desarrollo de las nuevas tecnologías, 

convirtiéndolos en un agente activo del aprendizaje (García Bonilla, J. M., 2013).  

 Ahora bien, esta aplicación del cine en las aulas no siempre tiene por qué reportar 

beneficios, ya que, entre otras cosas, hay que tener en cuenta varios aspectos a la hora de 

seleccionar el material cinematográfico que mostrar a los alumnos. Es decir, no cualquier 

película vale en cualquier contexto. El docente, en este caso, debe ser el responsable de 

elegir una u otra, dependiendo del perfil de su clase y del objetivo que se persigue con la 

proyección. Los estudiantes no responderán, así, de la misma forma si el visionado de las 

obras se realiza con el fin de ilustrar y asentar contenidos, de llevar a cabo debates o, si, 

por el contrario, simplemente se ha ofrecido como refuerzo premiando una buena actitud 

del grupo o como relleno de horas de clase una vez finalizado el trabajo programado.  

En el fondo, el docente debe ser consciente de que su criterio de selección tiene 

que comportar un correcto análisis fílmico de la película por parte del alumno, totalmente 

ajeno a la crítica cinematográfica, dado que lo que este primero busca es una reflexión 

objetiva frente a la segunda, que, de por sí, presenta una naturaleza más subjetiva. De esta 

forma, el referido análisis fílmico resulta crucial en nuestro ámbito educativo, al ser un 

elemento generador de aprendizaje en el alumnado, favoreciendo la unión de contenidos, 

la relación de conocimientos previos o el debate sobre el fenómeno proyectado. 

Por esta razón, como ya se ha adelantado algunas líneas más arriba, se debe tener 

claro el tipo de obra fílmica que se va a proyectar a los estudiantes. En este aspecto, vamos 

a centrar la atención sobre los trabajos de Caparrós Lera (1996; 2004; 2007) acerca de las 

distintas formas de cine histórico con las que contamos. Por lo general, observamos dos 

grandes grupos que se diferencian por el grado de ficción contenido en la narrativa, así 

tenemos, por un lado, el cine de no ficción, integrado por los documentales. Frente a esta 

categoría, existe una segunda, el cine de ficción, dentro del cual se recogen las películas 

de reconstrucción histórica, las de ficción histórica y las de reconstitución histórica.  



 

17 

 

Dentro de este último grupo, localizamos varios tipos de películas de ficción con 

contenido histórico, diferenciadas mínimamente por ciertos rasgos identificativos. De ahí 

que, las obras de reconstrucción histórica, por ejemplo, puedan ser útiles en el aula para 

resaltar algunos aspectos propios de la sociedad de un determinado momento histórico, 

aunque carezcan de una intencionalidad directa de hacer historia. Frente a estas, también 

tenemos las películas de ficción histórica, caracterizadas principalmente por estar basadas 

en la vida de uno o varios personajes reales del pasado, dando a través de ellas una imagen 

idealizada de los mismos por norma general. Finalmente, en cuanto a las de reconstitución 

actúan como auténticas fuentes de investigación del contexto en el que fueron concebidas. 

Entre todos los materiales cinematográficos de ficción sobre el Holocausto disponibles, 

en gran parte con propuestas pedagógicas detrás de organizaciones como Yad Vashem, 

encontramos clásicos como La lista de Schindler (1993), La vida es bella (1997), El 

pianista (2002) o El niño con el pijama de rayas (2008). 

Sin embargo, probablemente, el mejor trabajo con recursos audiovisuales sobre el 

Holocausto se realiza a través de los filmes de no ficción, en especial los documentales. 

Gracias a ellos, los estudiantes pueden conocer información real del episodio que están 

tratando, sin enfrentarse a las narrativas fantásticas de inspiración histórica propias de las 

películas del cine de ficción. En lo que respecta al Genocidio judío, disponemos de dos 

obras cargadas de un enorme potencial educativo, como son Noche y niebla (1955) y 

Shoah (1985). De entre estos dos documentales, la mejor opción para proyectar en el aula 

es el filme de Claude Lanzmann (Shoah, 1985), ya que la obra dirigida por Alain Resnais, 

publicada en 1955, ha quedado bastante desfasada en relación a la actualidad de los datos 

que proporciona y el estado de las investigaciones sobre el Holocausto. A pesar de ello, 

Shoah también presenta algunos inconvenientes, que, no obstante, pueden sortearse sin 

problema alguno. Por ejemplo, en lo que se refiere a la duración del documental, el cual 

es lo suficientemente largo como para no poder visionar en su totalidad durante las clases 

(9 horas), se puede solucionar proyectándolo en fragmentos sobre las partes de mayor 

interés. Del mismo modo, no hay que olvidar que se trata de una obra personal, en la cual 

se percibe la intencionalidad oculta del autor (Forges, J. F., 2006; García Bonilla, J. M., 

2013; Mariana Fernández, M. L., 2015; Payá López, P., 2019). 

4.5. El cómic como recurso didáctico para trabajar el Holocausto 

 Llegados al quinto apartado de este trabajo, a continuación, se va a desarrollar otra 

de las herramientas que los especialistas consideran útil en la didáctica del Holocausto y, 

que, en los últimos años, muchos proponen como metodología para el desarrollo de las 

competencias y aprendizajes en las Ciencias Sociales. Este recurso es el cómic, a priori, 

un material cuyo trabajo no se menciona explícitamente en el currículo de Historia, pero 

que aporta grandes beneficios en el proceso de enseñanza-aprendizaje.  

 Por un lado, con independencia de su uso en cualquier asignatura, hay multitud de 

autores que sostienen el carácter del cómic como un organizador visual, que, gracias a su 



 

18 

 

naturaleza mixta debido a la combinación de un lenguaje escrito y gráfico, permite a los 

estudiantes realizar una lectura más sencilla y pausada en la que pueden mantener el hilo 

conductor de la narrativa principal y retener más fácilmente los contenidos. Además, en 

conjunción con esto, la introducción de novelas gráficas en las aulas ha demostrado que 

tiene implicaciones positivas en la actitud del alumnado frente a las clases, puesto que la 

lectura del cómic resulta más amena que la de otros documentos de mayor extensión, con 

lo que aumenta la motivación intrínseca y la creatividad (Sánchez Solano, J. 2020). 

 En otro orden, si nos ceñimos ahora más al respecto de la aplicación del cómic en 

las clases de Historia, los beneficios de esta herramienta no hacen sino incrementar, dado 

el potencial que tienen las novelas gráficas a la hora de despertar el interés y la curiosidad 

de los alumnos, por el estudio de una época o acontecimiento históricos. De esta forma, 

constituyen una fuente de información más para el estudio del pasado, igual de válida que 

otras, al aportar una contextualización temporal y geográfica que ningún otro recurso 

escrito da. Todo ello, siempre y cuando, dicha herramienta sea trabajada correctamente, 

estableciendo unos objetivos, evaluación y periodización acordes con lo que se pide desde 

el currículo. Por todo ello, no todos los cómics son válidos (Sánchez Solano, J. 2020). 

 Hay que saber qué cómic elegir si queremos tratar la Historia a través de ellos, y 

con más razón a la hora de la enseñanza del Holocausto. Un acontecimiento de tales 

dimensiones éticas no puede ser mostrado a los estudiantes trivialmente a través de la 

lectura simple de un cómic, sino que requiere de un trabajo de mayor profundidad 

didáctica. Es evidente que el empleo de novelas gráficas en el ámbito educativo genera 

una conciencia histórica en los alumnos, gracias a la cual pueden superar la Historia 

tradicionalmente fáctica, y obrar en favor de la reflexión y el análisis sobre el 

conocimiento histórico, descubriendo así contextos y perspectivas que antes desconocían. 

Del mismo modo, los cómics han mostrado también su potencial como medio de 

persuasión para transmitir valores éticos y morales, tales como la tolerancia, la empatía o 

la multiculturalidad (Sánchez Solano, J. 2020). 

 Viendo los beneficios que tiene el cómic para tratar la Historia del Holocausto, no 

resulta extraño encontrar entre la comunidad docente múltiples propuestas didácticas que 

lo integran como principal herramienta metodológica para el aprendizaje. Experiencias 

así, destinadas al alumnado de Secundaria y Bachillerato, se han desarrollado en varios 

países, entre ellos España, empleando, sobre todo, dos novelas gráficas, Maus: diario de 

un superviviente, creada por Art Spiegelman en 1991, y Die Suche, editado por el Centro 

Anne Frank en el año 2007. En el territorio nacional, los planteamientos pedagógicos se 

han centrado en el uso del primero, con los proyectos de Ballester (2003), Aguilera (2011) 

y, más recientemente, Mosquera (2020) a la cabeza, igual que en el mundo anglosajón. 

En cuenta, las propuestas de los países germanófilos han priorizado en especial Die Suche.  

 En esta línea, la guía didáctica sobre Maus ideada por Ballester en 2003 supone 

un primer contacto entre el cómic como recurso metodológico y el Holocausto en forma 



 

19 

 

de unidad didáctica. Sin embargo, aunque ya representa una iniciativa temprana, teniendo 

en cuenta la fecha en la que se materializó, se echa en falta un mayor nivel de concreción 

con el currículo, dado que carece de elementos como los objetivos o la evaluación. A este 

propósito, más elaborada se muestra la propuesta de Aguilera. En este caso, el proyecto 

planteado partía de un mejor diseño curricular, estableciendo entre otros, por ejemplo, 

unos objetivos acordes a la legislación educativa y unos métodos de evaluación más 

claros. El principal problema al que se enfrenta este trabajo no es otro que el desfase 

legislativo, pues al elaborarse en 2011, está basado en la LOE en lugar de LOMCE, algo 

que, no obstante, no impide tomar algunos puntos en caso de querer rediseñarlo. En este 

año 2020, más recientemente, Mosquera ha publicado un proyecto pedagógico para la 

asignatura de Historia utilizando Maus, que representa la propuesta más actualizada sobre 

el empleo de este cómic para el tratamiento del Holocausto. 

No obstante, hay que tener claro que todas las propuestas que hemos visto hasta 

aquí son teorizaciones realizadas sobre papel acerca del empleo del cómic en las aulas 

para trabajar el Genocidio judío con los alumnos. Esto quiere decir que a la hora de su 

puesta en práctica nos enfrentamos a limitaciones que nos pueden llegar a crear un efecto 

contraproducente en nuestro propósito. Por eso mismo, el principal error que se acusa en 

los planteamientos metodológicos de los ejemplos que se han mostrado, a pesar de estar 

correctamente diseñados, es que carecen de elementos tan básicos como la temporización 

o los objetivos. Además, también es importante el hecho de que todas estas experiencias 

pedagógicas se limiten al uso de un reducido grupo de novelas gráficas, pudiendo emplear 

otros cómics distintos para el mismo fin. A pesar de todo esto, la principal complicación 

a la que nos enfrentamos los docentes cuando empleamos el cómic es el tratamiento ético 

de un tema tan sensible como el Holocausto y la violencia generada, para lo cual parece 

que la introducción en las aulas de los cómics como una herramienta didáctica más sigue 

teniendo una consideración estereotipada, como si fuera un recurso cómico, poco serio. 

No debemos olvidar tampoco el interés que los estudiantes puedan tener hacia los cómics 

y su utilidad educativa (Sánchez Solano, J. 2020). 

4.6. Conmemoraciones, museos y ‘viajes de la memoria’  

 Finalmente, en último lugar, quiero hacer referencia a una herramienta más que 

puede sernos de utilidad para la enseñanza del Holocausto. En realidad, nos encontramos 

ante un nutrido grupo de recursos didácticos con cabida en el currículo de Historia, que 

incluye desde la celebración de conmemoraciones y otras ceremonias en recuerdo de las 

víctimas, hasta la visita de museos, memoriales e, incluso, la de los propios campos de 

concentración. Todas propuestas tienen en común una característica única que las hace 

indispensables, al fundar en los jóvenes un sentido sobre el Genocidio judío, haciéndoles 

partícipes de la tragedia y el horror, pero al mismo tiempo, formándoles una conciencia 

ciudadana crítica y comprometida con la tolerancia y la multiculturalidad. 



 

20 

 

 Así las cosas, la proclamación que en 2005 hizo la ONU a través de la Resolución 

60/7 reivindicando a los distintos estados miembros su colaboración en la memoria sobre 

el Holocausto, recogió también la instauración de una fecha conmemorativa para recordar 

a todos los fallecidos, el Día de la Recordación de las Víctimas del Holocausto, fijada el 

día 27 de enero, coincidiendo con el aniversario de la liberación del campo de Auschwitz-

Birkenau por las tropas soviéticas (Izquierdo Alberca, M.J. 2017). Esta celebración podría 

ser explotada en un sentido pedagógico por los docentes, dado que fue ideada, en el fondo, 

para promover entre los jóvenes la empatía y comprensión del pasado, reconociendo al 

Holocausto como uno de los episodios más trágicos de la historia reciente del ser humano. 

Sin embargo, al mismo tiempo, también puede ser una oportunidad de futuro, al despertar 

en sus conciencias la atención sobre otros posibles genocidios, por el respeto de los 

derechos humanos y la lucha contra el antisemitismo, la xenofobia, el racismo y otras 

formas de discriminación (Forges, J. F., 2006).  

 Con este propósito, el Centro Yad Vashem o la propia ONU han ideado propuestas 

con carácter pedagógico orientadas a los jóvenes estudiantes de Secundaria y Bachillerato 

utilizando actividades muy variadas que incluyen, entre otras, varias herramientas a las 

que se ha hecho alusión a lo largo de este trabajo, como la proyección de películas, vídeos 

o documentales, la representación de obras teatrales inspiradas en las memorias de varios 

supervivientes, la entrevista con antiguos deportados u otros miembros de comunidades 

judías, o la realización de trabajos de investigación sobre el Holocausto.  

Sin embargo, hay otras experiencias que también son recomendables. Es el caso 

de las visitas a los lugares de memoria, a los campos de concentración y exterminio, que 

pueden ser muy efectivas para los alumnos, ya que comprenden de forma directa lo que 

ocurrió allí. El principal problema de estas actividades es, precisamente, el alto coste y 

preparación que requieren. Por ello, pueden reemplazarse por la visita a museos y otras 

exposiciones relacionadas con el Holocausto más cercanas y asequibles, que, de la misma 

forma, también da al alumnado una enseñanza sobre nuestro objeto de estudio.   



 

21 

 

Capítulo 5. Conclusiones 

Antes de finalizar el trabajo, resulta necesario recapitular y extraer una serie de 

conclusiones de lo expuesto en las páginas precedentes. Por una parte, podemos observar 

una situación caótica en el seno de los Genocide Studies causada, principalmente, por la 

caracterización del concepto de Raphael Lemkin. Nos encontramos ante un clima muy 

polarizado entre aquellos investigadores que optan por considerarlo un término inclusivo, 

sin unos límites concretos, y aquellos otros más cautos, que se niegan a catalogar como 

genocidio todos los episodios históricos de violencia colectiva. A todo esto, se le suman 

también los usos públicos del genocidio. La intensa carga ética y moral del término ha 

llevado a que sea empleado en diversos contextos para atraer la atención de la sociedad 

ante determinadas situaciones y actores. Por esta razón, hay especialistas rechazan el uso 

del concepto de ‘genocidio’ en las Ciencias Sociales a causa de estos debates. 

No obstante, hoy en día, la tónica general muestra una continuidad en el uso del 

neologismo de Lemkin en el ámbito de las CCSS, y con ello, también en la Educación. 

De esta forma, advertimos como, a través del ejemplo concreto del Holocausto judío, los 

docentes y alumnos se enfrentan a la cuestión del ‘genocidio’ en el proceso de enseñanza-

aprendizaje. La singularidad de este acontecimiento, que viene determinada por el horror 

y la destrucción sin parangón de la humanidad que se dio, ha hecho que se recoja en los 

planes de estudio de numerosos estados del mundo. Sin embargo, por mucho que aparezca 

en los textos legales, esto no significa nada, tiene que reflejarse en un trabajo real en el 

aula con los estudiantes, para que estos puedan ser conscientes de los errores del pasado 

y prevengan su repetición, convirtiéndose en ciudadanos críticos y reflexivos. 

Llegados a este punto, hemos podido observar las inmensas opciones disponibles 

para tratar la cuestión del Holocausto con los estudiantes de Secundaria y Bachillerato, 

desde la manera más tradicional a través de los libros de texto, hasta otras metodologías 

‘novedosas’ como el uso del cómic. Ninguna de las propuestas didácticas ha resultado ser 

mejor que el resto, teniendo en cuenta que, además, en prácticamente todos los casos son 

teorizaciones sobre papel. Todas ellas, si se trabajan de forma correcta, pueden resultar 

efectivas y generar aprendizaje en los jóvenes, incluso se pueden combinar varias tratando 

de lograr un conocimiento más completo de las distintas perspectivas del Holocausto. No 

obstante, para alcanzar este propósito hace falta tener un profesorado bien formado en la 

materia, pues se ha constatado que hay muchos profesionales que no están totalmente 

capacitados para impartir este tema. La situación no se muestra del todo positiva a este 

respecto, si bien desde instituciones como Yad Vashem se han promocionado numerosos 

cursos para docentes con el objetivo de superar dicho problema. Entre los ejemplos más 



 

22 

 

recientes tenemos, por ejemplo, el seminario organizado por la Universidad de Zaragoza 

el pasado mes de octubre3.  

 
3 Simposio Internacional "Enseñar el Holocausto" (https://sites.google.com/unizar.es/simposio-ensenar-

holocausto/p%C3%A1gina-principal). 

https://sites.google.com/unizar.es/simposio-ensenar-holocausto/p%C3%A1gina-principal
https://sites.google.com/unizar.es/simposio-ensenar-holocausto/p%C3%A1gina-principal


 

23 

 

Referencias bibliográficas 

Adamoli, M. C. (2014). Holocausto y genocidios del siglo XX: preguntas, respuestas y 

propuestas para su enseñanza. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Ministerio de 

Educación de la Nación. 

Ballester, L. (2003). Guía didáctica Maus. Palma: Planogràfica Balear SL. Recuperado 

en: 

https://www.researchgate.net/publication/260422213_Guia_didactica_MAUS_re

lat_d'un_supervivent_d'ART_SPIEGELMAN  

Berenguel Aguilera, I. (2011). Las TIC’s y las viñetas: una propuesta didáctica sobre los 

totalitarismos a través del cómic Maus. Espiral. Cuadernos del profesorado, 4(8), 

pp. 42-57. Recuperado en: 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2971409  

Brombey, P. y Russell, S. G. (2010). The Holocaust as history and human rights: a cross-

national analysis of Holocaust education in social science textbooks,1970 – 2008. 

Prospects, 40, pp. 153-173. Recuperado en: 

https://www.researchgate.net/publication/226020120_The_Holocaust_as_Histor

y_and_Human_Rights_A_Cross-

National_Analysis_of_Holocaust_Education_in_Social_Science_Textbooks_19

70-2008  

Caparrós Lera, J. M. y Alegre, S. (1996). Análisis histórico de los films de ficción. 

Cuadernos cinematográficos: Universidad de Valladolid, 10. 

Caparrós Lera, J. M. (2004). 100 películas sobre historia contemporánea. Alianza 

Editorial. 

- Enseñar la historia a través del cine de ficción. Quaderns de cine: Universidad de 

Alicante, 1, 2007, pp. 25-35. Recuperado en: 

http://www.culturahistorica.es/caparros/historia_cine.pdf  

Carrier, P., Fuchs, E. y Messinger, T. (2015). The International Status of Education about 

the Holocaust. A Global Mapping of Textbooks and Curricula. Paris: UNESCO 

Publishing. Recuperado en: https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000228776  

Elorza, A. (2012). Genocidios. Hispania Nova: Revista de Historia Contemporánea, 10. 

Recuperado en: http://hispanianova.rediris.es/10/dossier/10d018.pdf  

https://www.researchgate.net/publication/260422213_Guia_didactica_MAUS_relat_d'un_supervivent_d'ART_SPIEGELMAN
https://www.researchgate.net/publication/260422213_Guia_didactica_MAUS_relat_d'un_supervivent_d'ART_SPIEGELMAN
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2971409
https://www.researchgate.net/publication/226020120_The_Holocaust_as_History_and_Human_Rights_A_Cross-National_Analysis_of_Holocaust_Education_in_Social_Science_Textbooks_1970-2008
https://www.researchgate.net/publication/226020120_The_Holocaust_as_History_and_Human_Rights_A_Cross-National_Analysis_of_Holocaust_Education_in_Social_Science_Textbooks_1970-2008
https://www.researchgate.net/publication/226020120_The_Holocaust_as_History_and_Human_Rights_A_Cross-National_Analysis_of_Holocaust_Education_in_Social_Science_Textbooks_1970-2008
https://www.researchgate.net/publication/226020120_The_Holocaust_as_History_and_Human_Rights_A_Cross-National_Analysis_of_Holocaust_Education_in_Social_Science_Textbooks_1970-2008
http://www.culturahistorica.es/caparros/historia_cine.pdf
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000228776
http://hispanianova.rediris.es/10/dossier/10d018.pdf


 

24 

 

Forges, J. F. (2006). Educar contra Auschwitz: Historia y memoria. Rubí (Barcelona): 

Anthropos Editorial. 

Foster, S. J. y Burgess, A. (2013). Problematics Portrayals and Contentious Content: 

Representations of the Holocaust in English History Textbooks. Journal of 

Educational Media, Memory and Society, 5(2), pp. 20-38. Recuperado en: 

https://www.researchgate.net/publication/272275601_Problematic_Portrayals_a

nd_Contentious_Content_Representations_of_the_Holocaust_in_English_Histor

y_Textbooks  

García Bonilla, J. M. (2013). El uso del cine en el aprendizaje y la enseñanza de la 

Historia. El tema de la Segunda Guerra Mundial y el Holocausto (4º ESO) a 

través de la película El Pianista (Trabajo de Fin de Máster). Universidad de 

Almería, España. Recuperado en: http://repositorio.ual.es/handle/10835/2026  

González Delgado, M. (2015). Totalitarismos, Guerra y Genocidio: la representación del 

Holocausto en los libros de texto de Historia en España. En Cagnolati, A. y 

Hernández Huerta, J. (coords.) (2015). La Pedagogía ante la Muerte: reflexiones 

e interpretaciones en perspectivas histórica y filosófica. Simposio de Historia de 

la Educación. Actas. Salamanca: Fahren House. Recuperado en: 

https://www.researchgate.net/publication/303026135_Totalitarismos_Guerra_y_

Genocidio_La_representacion_del_Holocausto_en_los_libros_de_texto_de_Hist

oria_en_Espana  

Illescas, R. (2004). Jorge Semprún: La escritura o la vida. Holocausto y literatura. Actas 

del XIV Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas: Nueva York, 

16-21 de julio de 2001, coord. por Lerner, I., Nival, R. y Alonso, A., vol. 3, pp. 

315-322. Recuperado en 

https://cvc.cervantes.es/literatura/aih/pdf/14/aih_14_3_037.pdf  

Izquierdo Alberca, M. J. (2017). Día Internacional de Conmemoración en Memoria de 

las víctimas del Holocausto y I Jornada en España sobre sus implicaciones 

educativas. Boletín del Instituto Español de Estudios Estratégicos (IEEE), 6, pp. 

33-43. Recuperado en: 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6130201  

Marco, J. (2012). Genocidio y ‘Genocide Studies’: Definiciones y debates. Hispania 

Nova: Revista de Historia Contemporánea, 10. Recuperado en: 

http://hispanianova.rediris.es/10/dossier/10d002.pdf  

Mariana Fernández, M.ª L. (2015). El Holocausto en la escuela desde la Orientación 

Educativa: Fundamentos para una pedagogía de la Shoá (Tesis Doctoral). 

https://www.researchgate.net/publication/272275601_Problematic_Portrayals_and_Contentious_Content_Representations_of_the_Holocaust_in_English_History_Textbooks
https://www.researchgate.net/publication/272275601_Problematic_Portrayals_and_Contentious_Content_Representations_of_the_Holocaust_in_English_History_Textbooks
https://www.researchgate.net/publication/272275601_Problematic_Portrayals_and_Contentious_Content_Representations_of_the_Holocaust_in_English_History_Textbooks
http://repositorio.ual.es/handle/10835/2026
https://www.researchgate.net/publication/303026135_Totalitarismos_Guerra_y_Genocidio_La_representacion_del_Holocausto_en_los_libros_de_texto_de_Historia_en_Espana
https://www.researchgate.net/publication/303026135_Totalitarismos_Guerra_y_Genocidio_La_representacion_del_Holocausto_en_los_libros_de_texto_de_Historia_en_Espana
https://www.researchgate.net/publication/303026135_Totalitarismos_Guerra_y_Genocidio_La_representacion_del_Holocausto_en_los_libros_de_texto_de_Historia_en_Espana
https://cvc.cervantes.es/literatura/aih/pdf/14/aih_14_3_037.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6130201
http://hispanianova.rediris.es/10/dossier/10d002.pdf


 

25 

 

Universidad Autónoma de Madrid, España. Recuperado en: 

https://repositorio.uam.es/handle/10486/671686  

Mèlich, J. C. (2001). La ausencia del testimonio: Ética y pedagogía en los relatos del 

Holocausto. Rubí (Barcelona): Anthropos Editorial. 

Mosquera Gente, I. (2020). El cómic en el aula: una experiencia en la clase de Historia. 

Revista UNIR: Universidad en Internet. Recuperado de 

https://www.unir.net/educacion/revista/el-comic-en-el-aula-una-experiencia-en-

la-clase-de-historia/ 

Payá López, P. (ed.). (2019). Desde las cenizas de Auschwitz: Historia, memoria y 

educación. Granada: Editorial Comares. 

Pérez Triviño, J. L. (2013). Genocidio. Eunomía: Revista en Cultura de la Legalidad, 5, 

pp. 232-239. Recuperado en: https://e-

revistas.uc3m.es/index.php/EUNOM/article/view/2183  

Rodríguez Serrano, A. (2010). Enseñar el Holocausto. Retos educativos ante lo inefable. 

VIII Jornadas Internacionales de Innovación Universitaria: Retos y 

oportunidades de desarrollo de los nuevos títulos en educación superior: 

Villaviciosa de Odón, 11 y 12 de julio de 2011. Universidad Europea de Madrid. 

Recuperado en: 

https://www.academia.edu/8223526/Ense%C3%B1ar_el_Holocausto_Retos_edu

cativos_ante_lo_inefable 

Sánchez Solano, J. (2020). El uso del cómic como herramienta didáctica para trabajar 

el Holocausto ¿Qué aporta el conocimiento del mal? (Trabajo de Fin de Máster). 

Universidad de Zaragoza, España. Recuperado en: 

https://zaguan.unizar.es/record/88606?ln=es  

Varas Campillo, R. (2019). El estudio del Holocausto en la enseñanza secundaria: una 

aproximación desde la formación en valores (Trabajo de Fin de Máster). 

Universidad de Cantabria, Santander, España. Recuperado en: 

https://repositorio.unican.es/xmlui/handle/10902/16801  

 

  

https://repositorio.uam.es/handle/10486/671686
https://www.unir.net/educacion/revista/el-comic-en-el-aula-una-experiencia-en-la-clase-de-historia/
https://www.unir.net/educacion/revista/el-comic-en-el-aula-una-experiencia-en-la-clase-de-historia/
https://e-revistas.uc3m.es/index.php/EUNOM/article/view/2183
https://e-revistas.uc3m.es/index.php/EUNOM/article/view/2183
https://www.academia.edu/8223526/Ense%C3%B1ar_el_Holocausto_Retos_educativos_ante_lo_inefable
https://www.academia.edu/8223526/Ense%C3%B1ar_el_Holocausto_Retos_educativos_ante_lo_inefable
https://zaguan.unizar.es/record/88606?ln=es
https://repositorio.unican.es/xmlui/handle/10902/16801


 

26 

 

Referencias legales 

Ley Orgánica 14/1970, de 4 de agosto, General de Educación y Financiamiento de la 

Reforma Educativa. Boletín Oficial del Estado, 187, de 6 de agosto de 1970, pp. 12525-

12546. Recuperado en https://www.boe.es/boe/dias/1970/08/06/pdfs/A12525-12546.pdf  

Ley Orgánica 1/1990, de 3 de octubre, de Ordenación General del Sistema Educativo. 

Boletín Oficial del Estado, 238, de 4 de octubre de 1990, pp. 28927-28942. 

Recuperado en https://www.boe.es/buscar/doc.php?id=BOE-A-1990-24172  

Ley Orgánica 10/2002, de 23 de diciembre, de Calidad de la Educación. Boletín Oficial 

del Estado, 307, de 24 de diciembre de 2002, pp. 45188-45220. Recuperado en 

https://www.boe.es/buscar/doc.php?id=BOE-A-2002-25037  

Ley Orgánica 2/2006, de 3 de mayo, de Educación. Boletín Oficial del Estado, 106, de 4 

de mayo de 2006, pp. 7899-8009. Recuperado en 

https://www.boe.es/buscar/pdf/2006/BOE-A-2006-7899-consolidado.pdf  

Ley Orgánica 8/2013, de 9 de diciembre, para la Mejora de la Calidad Educativa. Boletín 

Oficial del Estado, 295, de 10 de diciembre de 2013, pp. 12886-12950. 

Recuperado en https://www.boe.es/buscar/pdf/2013/BOE-A-2013-12886-

consolidado.pdf  

Real Decreto 1105/2014, de 26 de septiembre, por el que se establece el currículo básico 

de la Educación Secundaria Obligatoria y del Bachillerato. Boletín Oficial del 

Estado, 3, de 3 de enero de 2015, pp. 169-546. Recuperado en 

https://www.boe.es/boe/dias/2015/01/03/pdfs/BOE-A-2015-37.pdf  

Orden ECD/489/2016, de 26 de mayo, por la que se aprueba el currículo de la Educación 

Secundaria Obligatoria y se autoriza su aplicación en los centros docentes de la 

Comunidad Autónoma de Aragón. Boletín Oficial de Aragón, 105, pp. 12640-

13458. Recuperado en http://www.boa.aragon.es/cgi-

bin/EBOA2020/BRSCGI?CMD=VEROBJ&MLKOB=910768820909&type=pd

f  

Orden ECD/494/2016, de 26 de mayo, por la que se aprueba el currículo de Bachillerato 

y se autoriza su aplicación en los centros docentes de la Comunidad Autónoma de 

Aragón. Boletín Oficial de Aragón, 106, pp. 13462-14390. Recuperado en 

http://www.boa.aragon.es/cgi-

bin/EBOA2020/BRSCGI?CMD=VEROBJ&MLKOB=910897820707&type=pd

f  

https://www.boe.es/boe/dias/1970/08/06/pdfs/A12525-12546.pdf
https://www.boe.es/buscar/doc.php?id=BOE-A-1990-24172
https://www.boe.es/buscar/doc.php?id=BOE-A-2002-25037
https://www.boe.es/buscar/pdf/2006/BOE-A-2006-7899-consolidado.pdf
https://www.boe.es/buscar/pdf/2013/BOE-A-2013-12886-consolidado.pdf
https://www.boe.es/buscar/pdf/2013/BOE-A-2013-12886-consolidado.pdf
https://www.boe.es/boe/dias/2015/01/03/pdfs/BOE-A-2015-37.pdf
http://www.boa.aragon.es/cgi-bin/EBOA2020/BRSCGI?CMD=VEROBJ&MLKOB=910768820909&type=pdf
http://www.boa.aragon.es/cgi-bin/EBOA2020/BRSCGI?CMD=VEROBJ&MLKOB=910768820909&type=pdf
http://www.boa.aragon.es/cgi-bin/EBOA2020/BRSCGI?CMD=VEROBJ&MLKOB=910768820909&type=pdf
http://www.boa.aragon.es/cgi-bin/EBOA2020/BRSCGI?CMD=VEROBJ&MLKOB=910897820707&type=pdf
http://www.boa.aragon.es/cgi-bin/EBOA2020/BRSCGI?CMD=VEROBJ&MLKOB=910897820707&type=pdf
http://www.boa.aragon.es/cgi-bin/EBOA2020/BRSCGI?CMD=VEROBJ&MLKOB=910897820707&type=pdf

