
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



 

ÍNDICE 

I. INTRODUCCIÓN 

1. MOTIVO DE ELECCIÓN DEL TRABAJO --------------------------------------- ​4  

2. OBJETO DEL TRABAJO ------------------------------------------------------------ ​4 

3. NORMAS SOBRE OBJECIÓN DE CONCIENCIA -----------------------------  ​5 

II. DESARROLLO 

1. METODOLOGÍA ------------------------------------------------------------------- ​7 

2. BREVE EXPOSICIÓN DEL CONFLICTO ------------------------------------- ​8 

3. OBJECIÓN DE CONCIENCIA Y RELIGIÓN. SENTENCIAS      

TEDH.---------------------------------------------------------------------------------  ​8 

3.1. MODELOS DE ENSEÑANZA RELIGIOSA EN LA UE ----------- ​9 

3.2. SENTENCIAS DEL TEDH --------------------------------------------  ​10 

3.2.1. SENTENCIA DE 29 DE JUNIO 2007. TEDH 2007/53 ----- ​10 

3.2.2.  SENTENCIA DE 9 DE OCTUBRE 2007. TEDH 2007/63- ​14 

3.2.3. SENTENCIA DE 15 DE JUNIO DE 2010. TEDH 7710/02- ​16 

4. OBJECIÓN DE CONCIENCIA Y EDUCACIÓN PARA LA       

CIUDADANÍA. SENTENCIAS NACIONALES ----------------------------- ​17 

4.1. STSJ 787/2007 DE ANDALUCÍA DE 4 DE MARZO ------------- ​19 

4.2. JURISPRUDENCIA TS ------------------------------------------------  ​20 

4.2.1 STS 905/2008 DE 11 DE FEBRERO --------------------------- ​20 

4.2.2. STS 1013/2008 DE 11 DE FEBRERO-------------------------  ​22 

4.2.3. VOTOS PARTICULARES -------------------------------------- ​24 

III. CONCLUSIONES -------------------------------------------------------------------------- ​31 

IV. BIBLIOGRAFÍA ---------------------------------------------------------------------------  ​34 

2 



 

 

ABREVIATURAS 
 

 

CE Constitución Española 

CC Código Civil Español 

CDFUE Carta de Derechos Fundamentales de la Unión Europea 

CEDH Convenio Europeo de Derechos Humanos 

PROTOCOLO Nº 1 Protocolo Adicional al Convenio para la Protección de los 
Derechos Humanos y de las Libertades Fundamentales  

DUDH Declaración Universal de Derechos Humanos 

PIDCP Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos
de las Naciones Unidas 

TEDH Tribunal Europeo de Derechos Humanos 

UE Unión Europea 

TSJ Tribunal Superior de Justicia 

TS Tribunal Supremo 

 

  

3 



 

I. INTRODUCCIÓN 
 

 

1. Motivo de elección del trabajo 

El motivo de elección de este tema es porque la asignatura de Derecho             

Eclesiástico es una de las que más me llamó la atención en la carrera y me despertó gran                  

interés, y en especial la objeción de conciencia, ya que no conocía lo que era ni que                 

podía darse en tantos ámbitos. Con este trabajo me centró en el ámbito educativo pues               

es muy interesante que se pueda enfrentar el derecho a tener tu propia ideología o               

religión con el derecho a la educación, ya que a primera vista, el derecho a la educación                 

trata de enseñar y ampliar horizontes, y es llamativo ver como algunas personas ven que               

este derecho pueda afectar y adoctrinar a sus hijos. Por lo tanto me parece interesante               

saber cómo la Jurisprudencia resuelve este tipo de debate y a qué le da más importancia                

para ello, si de verdad establece que la educación implica algún tipo de adoctrinamiento,              

o simplemente se limita a enseñar determinados aspectos de la vida. 

2. Objeto del trabajo 

El objeto de este trabajo es la objeción de conciencia en el ámbito educativo. La               

objeción de conciencia se define como el derecho a ser eximido del cumplimiento de un               

deber constitucional o legal debido a la existencia de un conflicto entre la Ley, que               

busca el orden social, y la conciencia de una persona, afectada por una gran carga               

moral.  

La educación es la formación que aspira a dotar a los niños de capacidades y               

conocimientos que les permitan un gran desarrollo personal, intelectual, moral y           

cultural, y puedan desarrollar libremente su identidad y desenvolverse en el mundo. 

El conflicto entre el derecho a la objeción de conciencia unido a la libertad de               

pensamiento y religión, y el derecho a la educación se va a dar en distintos ámbitos y de                  

4 



 

diversas formas. En este trabajo voy a analizar diferentes supuestos que se dieron en              

otros países centrándome en la objeción de conciencia interpuesta contra la asignatura            

de religión y sus fundamentaciones; así como otros que se dieron en nuestro propio país               

en este caso explicando la objeción de conciencia contra la asignatura educación para la              

ciudadanía. 

3. Normas sobre objeción de conciencia 

La objeción de conciencia se reconoce en España así como en muchos otros             

países, apareciendo tanto en la normativa española, en el derecho internacional y en el              

derecho comparado de la UE.  

Inicialmente, la objeción de conciencia se empezó a reconocer en España en el             

ámbito militar, tal y como establece el artículo 30 de la CE, pero se ha ido ampliando y                  

reconociendo cada vez más en otros ámbitos a través de la Jurisprudencia, gracias a su               

conexión con el artículo 16 de la CE, con la libertad de conciencia. Además este mismo                

derecho a la libertad de pensamiento, conciencia y religión se reconoce en grandes             

textos internacionales vinculantes para España, como el CEDH que lo recoge en su             

artículo 9, o la CDFUE en su artículo 10, y reconociendo además la objeción de               

conciencia en su apartado segundo, de acuerdo a las leyes nacionales que la regulen.  

En este trabajo, me centraré en la objeción de conciencia en el ámbito educativo, y               

especialmente en relación a la negativa de cursar determinadas asignaturas dotadas de            

contenido religioso o ideológico por oponerse al pensamiento ideológico, moral o           

religioso de los padres de los alumnos que deben cursarlas.  

Este problema surge en nuestra legislación debido a que se enfrentan el derecho a              

la educación de los menores, en aras al pleno desarrollo de la personalidad humana,              

asegurada por el Estado y recogida como derecho constitucional en el artículo 27 de la               

CE, con la libertad de elección de los padres para optar que educación quieren que               

reciban sus hijos, también recogida en el artículo 27.3 de la CE, y recordando que el                

artículo 154 del CC establece que los hijos no emancipados están bajo la patria potestad               

5 



 

de los padres, por lo que estos deben obedecerles. Además el artículo 26.3 de la DUDH                

al igual que múltiples textos internacionales vinculantes para España, proclaman el           

derecho preferente de los padres a escoger el tipo de educación que les deberá ser               

impartida a sus hijos.  

En el ámbito internacional, los textos más utilizados para alegar el derecho a la              

objeción de conciencia y el derecho a la educación son el CEDH y su Protocolo Nº 1 o                  

el PIDCP. 

  

6 



 

 

II. DESARROLLO 
 

 

1. Metodología 

En cuanto a la metodología seguida, en primer lugar procedí a la elección de la               

materia y del tema del trabajo, por las razones que ya he explicado en el punto anterior. 

Centrado el tema sobre el que iba a versar el trabajo, busqué diferentes             

definiciones del concepto ‘objeción de conciencia’, y la centré en el ámbito educativo,             

estudiando los diferentes problemas que se dan en relación a este aspecto. Para ello me               

serví de la Jurisprudencia esencialmente, por lo que centré mi búsqueda de información             

primordialmente en la base de datos del Poder Judicial español, del Tribunal            

Constitucional español y del Tribunal Europeo de Derechos Humanos, en este último            

eligiendo solamente aquellas sentencias que constaban traducidas al idioma español, y           

sobre todo aquellas que sentaron nueva jurisprudencia en el momento. 

Seguidamente recogí diferentes artículos tanto de nuestra normativa interna         

española, como de la legislación internacional que avalan este derecho a la objeción de              

conciencia, unido a la libertad de pensamiento, conciencia y religión, y el derecho a la               

educación, consultando para ello cada una de esas normas y seleccionando los artículos             

pertinentes.  

Por otro lado, también consulté los diferentes modelos que adoptan los países            

miembros de la Unión Europea en relación al sistema que establecen en su normativa              

sobre la educación y la religión para tratar de entender mejor el por qué surgen este tipo                 

de conflictos; así como analice la problemática que surge en España entorno a la              

objeción de conciencia en el ámbito educativo. 

7 



 

 

 

2. Breve exposición del conflicto 

La objeción de conciencia en el ámbito educativo se refiere a la oposición por              

parte de los padres generalmente, a que sus hijos estudien determinados contenidos            

didácticos o que cursen determinadas asignaturas obligatorias por motivos éticos o           

religiosos.  

Se trata de un conflicto complicado pues entra en juego el mejor interés del menor               

de formarse lo más completamente posible, con los intereses de los padres, que tienen              

derecho a decidir sobre estos, como por ejemplo recoge el artículo 18 del PIDCP, el               

cual reconoce la libertad de pensamiento, conciencia y religión y la libertad de los              

padres para elegir la educación religiosa y moral que reciban sus hijos de acuerdo a sus                

propias convicciones; o el artículo 2 del Protocolo número 1 que establece el derecho de               

todo el mundo a acceder a la educación respetando el Estado el derecho de los padres a                 

que la enseñanza que reciben sus hijos se imparta conforme a sus convicciones             

filosóficas y religiosas.  

Así este problema surge por ejemplo cuando los niños deben cursar la asignatura             

de religión o ciudadanía, es decir cursar determinadas asignaturas dotadas con contenido            

influyente en la religión o la moral en las escuelas y los padres se oponen a ello con                  

base a sus propias convicciones, como voy a retratar durante el trabajo.  

3. Objeción de conciencia y religión. Sentencias del TEDH 

Primero voy a centrarme a explicar diversas sentencias importantes del TEDH en            

relación a la objeción de conciencia interpuesta ante la asignatura de la religión. La              

objeción de conciencia interpuesta ante la asignatura de ciudadanía la explicaré más            

adelante. 

8 



 

3.1. Modelos de enseñanza religiosa en la UE 

En Europa podemos encontrar tres modelos diferentes de enseñanza de la           

asignatura religiosa que impone cada país. 

Por una parte hay países que adoptan un modelo de escuela laica fundamentada en              

unos valores mínimos aceptados socialmente pero que no incluye morales religiosas. De            

este modo pretenden asegurar la libertad de conciencia y la igualdad jurídica, aunque sin              

excluir de forma radical la posibilidad de informar en las escuelas sobre la historia de               

las distintas religiosas que existen ya que es beneficioso para fomentar la tolerancia y la               

cultura, pero sin ser una materia evaluable. Este modelo es adoptado por Francia y              

Eslovenia por ejemplo. De este modo en principio no deberían existir problemas de la              

índole tratada en este trabajo puesto que no se entran en contenidos religiosos que              

pudieran considerar como un adoctrinamiento de los niños, y se respetaría plenamente            

la objetividad y pluralidad en la educación. 

Otro modelo que nos encontramos es la religión como asignatura curricular           

subjetiva, es decir, la asignatura de religión se oferta en el plan de estudios, pero sólo le                 

será impartida al alumno si sus padres o tutores lo solicitan expresamente o lo deciden.               

El Estado en este caso no influye en el contenido de la materia, pero sí debe ofrecer                 

distintos tipos de educación religiosa en virtud de las distintas Confesiones que existen             

para poder tener acceso a todas ellas, y ofrecer una alternativa en el caso de no cursarse.                 

Este modelo lo encontramos en España donde es de libre opción y se ofertan diferentes               

asignaturas alternativas según el curso; o en Eslovaquia y Letonia donde se puede optar              

entre Religión o Ética. Este modelo en principio tampoco debería suscitar ningún            

problema, sin perjuicio de que el contenido de la asignatura optativa también se             

considerara que va en contra de su religión, o de que la opción a la alternativa no se de                   

en la práctica como debería. 

Y por último, hay países que optan por un modelo con la religión como asignatura               

curricular objetiva, es decir, obligatoria, sin perjuicio de que en algunos casos            

9 



 

reconozcan poder pedir la exención o la libre elección de la misma. En estos casos               

normalmente se ofrece una materia alternativa con contenidos éticos y morales, aunque            

en algunos países esto ni se prevé. Además en algunos países, al igual que en el modelo                 

anterior, el Estado queda excluido de intervenir en el contenido de la asignatura, y en               

otros casos será el Estado el que fijará el contenido de la misma. Por ejemplo en Austria                 

se prevé la posibilidad de exención previa valoración y se ofrece una alternativa sí se               

otorga la exención; en Chipre, Grecia o Irlanda se puede pedir la exoneración pero no               

hay ninguna alternativa; o en Finlandia donde directamente es obligatoria y no hay             

ninguna alternativa. Este modelo por tanto es el que resulta más conflictivo, pues             

impone la asignatura como obligatoria, en muchos casos sin posibilidad de abstención o             

sin alternativas, y en su mayoría no ofertando todos los tipos de religión existentes, sino               

las más mayoritarias del país. Por esta razón podemos comprender que surjan este tipo              

de conflictos. 

3.2. Sentencias del TEDH 

La mejor forma de resolver este problema es a través de la Jurisprudencia, ya que               

precisamos una interpretación de las leyes que entran en conflicto. Existe numerosa            

jurisprudencia, tanto nacional como internacional, que aborda esta contrariedad entre          

derechos, y en este trabajo voy a analizar una selección de sentencias para exponer que               

solución le dan los Tribunales a cada caso y sus motivos para ello, y de este modo                 

comparar qué derecho se prioriza más.  

3.2.1. Sentencia de 29 de Junio de 2007. TEDH 2007/53 

En este caso, nueve ciudadanos noruegos, padres e hijos, demandaron al Reino de             

Noruega ante el TEDH alegando la violación de los artículos 9 y 14 del CEDH, y el                 

artículo 2 del Protocolo número 1. Los niños estaban cursando la educación primaria y              

en ella se establecía la obligación de cursar la materia traducida como ​Cristianismo,             

Religión y Filosofía​, que se presentaba como un curso supuestamente neutral de            

instrucción religiosa, pero siendo el eje central de la misma la religión cristiana,             

10 



 

concretamente el cristianismo evangélico luterano por ser esta la religión oficial del            

Estado. Si bien era cierto que se preveía una exención parcial a la que los padres podían                 

optar argumentando la solicitud con razones motivadas y suficientes, estos reclamaban           

que ese sistema de exención parcial no era efectivo. Para refutar su rechazo a este               

modelo alegaban que no se fijaban unas indicaciones claras sobre las razones que             

podrían resultar admisibles para la dispensa, y siendo extremadamente difícil para los            

padres saber sobre qué contenidos procedería pedir la exención, puesto que esto            

conllevaría que la escuela informará previa y detalladamente de todos los temas y             

contenidos que se dan, supuesto que no se daba y que era muy complicado conseguir en                

la práctica. Por ello estos padres exigían una exención total de la asignatura tal y como                

se había ido haciendo años atrás, pues esta exención se acababa de reformar pasando de               

ser total a parcial.  

Los demandantes alegaban que se estaban violando sus derechos humanos          

recogidos en los textos internacionales relativos a su libertad de conciencia y religión,             

ya que aseguraban que el contenido de la asignatura en conflicto no era crítica ni               

neutral, y así lo demostraban diversos estudios realizados que señalaban que el plan de              

estudios y los manuales que se utilizaban buscaban reforzar la base cristiana de los              

alumnos. También probaban que en la práctica no estaba funcionando la exención, que             

se basaba en distinguir entre conocimientos normativos y descriptivos, es decir, teóricos            

y prácticos, lo que conllevaba que aunque los alumnos no estuvieran obligados a             

participar en rituales o excursiones religiosas, si debían conocerlos a fondo (por ejemplo             

no debían rezar, pero sí conocer las oraciones), e insistían en que era realmente difícil               

para los padres conocer todos los contenidos a los que estaban expuestos sus hijos para               

poder pedir la exención en todos los casos que consideraran opuestos a sus ideales.              

Además, al exigirse para optar a la exención una solicitud motivada con las causas por               

las que no querían que sus hijos recibieran ese tipo de información, veían vulnerados              

sus derechos de no tener que confesar cuál es su religión o filosofía, y tampoco veían                

11 



 

justo que los profesores valoraran si sus criterios de filosofía, vida y religión que              

alegaban para la exoneración eran válidos, lo que acentuaba la discriminación. 

El Gobierno por su parte insistía en que una exención total de la asignatura no era                

viable pues eso conllevaría que los niños no aprendieran contenidos y culturas que se              

enseñaban en la misma, y razonaban que predominara la religión cristiana por            

pertenecer la mayoría de la población (86%) a esa Confesión. Señalaban que la             

exoneración parcial era suficiente y eficiente, pues esta se llevaba a cabo con la              

cooperación de los padres, aumentando la tolerancia, y sin existir en ningún caso             

adoctrinamiento sino un mejor desarrollo intelectual y personal del menor. 

El Tribunal se centró primero en determinar si realmente el contenido de la             

asignatura era neutral y objetivo, o si conllevaba algún tipo de adoctrinamiento, pues la              

respuesta a esto era la clave para saber si se estaba vulnerando el artículo 2 del                

Protocolo número 1, precisando que la Jurisprudencia entorno a este artículo imponía            

que: “​El Estado tiene prohibido perseguir un objetivo de adoctrinamiento que pueda            

ser considerado como una falta de respeto a las convicciones religiosas y filosóficas de              

los padres. Este es el límite que no debe ser excedido (…)”.  

Al final el Tribunal en su mayoría, incidiendo en los términos utilizados por la              

legislación educativa noruega estableció que se observaba una preferencia hacia la           

religión cristiana y que se obligaba a profundizar en los contenidos de la misma, lo que                

conllevaba que no se impartiera de forma objetiva y pluralista la asignatura; y decidió              

que el mecanismo de exención parcial sólo sería válido si los padres fuesen previamente              

informados correcta y detalladamente de todos los contenidos de la asignatura para            

poder prever e informar a la escuela con tiempo suficiente de aquellos que chocaban con               

sus propias convicciones; y sin tener que exponer sus convicciones religiosas y            

filosóficas personales al pedir la exoneración ya que existe el derecho a la intimidad              

privada y a no confesar la religión o ideología. Por estas razones, el Tribunal concluyó               

12 



 

por nueve votos contra ocho, que el Estado noruego no había cumplido con las              

exigencias del artículo 2 del Protocolo número 1, violando por tanto sus derechos. 

Los 8 votos en contra alegados por los jueces se dividían entre razones de fondo y                

razones de forma. Centrándome en los motivos que nos interesan al asunto, estos jueces              

no valoraban que se hubiera producido una violación del artículo 2 del Protocolo nº1.              

Para ello alegaban diferentes razones: por una parte ellos creían justificado que en la              

impartición de la asignatura se incidiera en la religión oficial del Estado, lo que avalaba               

el artículo 2 de la Constitución Noruega proclamando el Estado confesional e            

imponiendo el deber de los padres que profesan esa religión de educar a sus hijos en la                 

misma, alegando que era legal que la mayoría política que había sido elegida             

democráticamente otorgara una denominación religiosa en particular y pudiera         

someterla a regulación y fondos públicos sin ser por ello contrario al derecho de los               

padres de elegir que educación reciben sus hijos, ya que también se incluían en el               

programa las nuevas Confesiones y eran impartidas; y también justificaban la mayor            

incidencia en la religión cristiana luterana por motivos históricos del propio país. De             

este modo veían plenamente compatible el artículo 2 del Protocolo Nº1 y el artículo 2               

de la Constitución Noruega, porque el planteamiento de la asignatura se hacía contando             

con la cooperación paternal, e impartiéndose todas las religiones con iguales principios            

y objetivos que buscaban la mejor comprensión, respeto y diálogo entre personas con             

diferentes convicciones.  

Además también creían que el Tribunal se había sobrepasado en los límites del             

caso, creían que se debían haber centrado en el tema de la asignatura y la exención                

parcial, y no entrar a valorar ni considerar la prueba de los libros de texto como                

determinantes pues estos sólo servían como mera guía para los profesores que los             

podían adoptar o no, y el programa incluía temas religiosos pero también de otra índole               

como humanistas.  

Por otra parte no valoraban la nota de dispensa que debían realizar los padres              

fuera discriminatoria ni en contra de la ley, sino que la encontraban razonable puesto              

13 



 

que si unos padres quieren pedir la exención tienen que interesarse por la educación de               

sus hijos y saber los contenidos que aprenden, y para eximirse de alguno los profesores               

debían asegurarse que era por razones factibles, incluso el artículo 2 del Protocolo nº1              

lo exige que no deben ser meras ideas, y no era una forma de discriminar. 

Esta sentencia sentó jurisprudencia internacional en el ámbito de conflictos entre           

la libertad de conciencia y el derecho a la educación, favorable a los demandantes al               

considerar que sí existía una forma de adoctrinamiento al no prever una exención total,              

o una parcial que funcionara, y al estar la asignatura demasiado enfocada en una sola               

Confesión, violando el artículo 2 del Protocolo número 1 que impone que la educación              

debe ser neutral y pluralista y respetar las convicciones personales de los padres. 

3.2.2. Sentencia de 9 de Octubre de 2007. TEDH 2007/63  

En este supuesto, dos ciudadanos turcos demandaban la vulneración de sus           

derechos garantizados en el artículo 9 del CEDH y el artículo 2 del Protocolo número 1                

a causa de la impartición de la asignatura obligatoria de cultura religiosa y conocimiento              

moral. Turquía como Noruega, adopta el modelo de religión como asignatura           

obligatoria y lo recoge en su Constitución, pero el Estado es laico. El problema surgía a                

raíz de que el hijo de los demandantes debía cursar dicha asignatura en el año escolar y                 

su familia pertenecía a una rama del Islam, los alevis, cuya práctica religiosa difería en               

muchos puntos de las prácticas que las escuelas llevaban a cabo.  

Los demandantes indicaban que tal y como estaba prevista la asignatura de cultura             

religiosa y moral no se ofrecía una visión objetiva y pluralista de la misma, y para                

demostrarlo aportaron una serie de manuales que se enseñaban en la materia de los que               

se podía concluir que se centraba en las tradiciones del Islam sunita siendo esta la que                

más prevalecía y profundizando en sus contenidos, ritos, oraciones… mientras que           

respecto del resto de Confesiones sólo se dedicaban unas cuantas páginas, lo que             

interpretaban como una forma de ocultar un adoctrinamiento en la religión Islam sunita.             

14 



 

Además precisaban que al ser el Estado laico esta debía velar por la imparcialidad de la                

educación.  

El Gobierno mantuvo una argumentación parecida a la que mantuvo el Estado de             

Noruega, subrayando que se perseguía fomentar la comprensión y tolerancia entre los            

alumnos como era lo oportuno en la escuela, que no era cierto que se centraba en una                 

sola religión sino que informaba debidamente de todas a pesar de que incidiera un poco               

más en el Islam por ser la religión mayoritaria, y que la obligatoriedad sólo se basaba en                 

asistir a clase no existiendo exámenes por escrito. Además precisaba que los alumnos             

judíos y cristianos estaban exentos de impartir la asignatura, y los ateos podía quedar              

exentos tras analizar la solicitud las autoridades. Por último alegaba a su favor el              

artículo 2 del Protocolo Número 1 diciendo que el Estado tiene la facultad discrecional              

de preparar el contenido de los planes de estudios de las asignaturas. 

El Tribunal basándose en su Jurisprudencia, reincide en que el artículo 2 del             

Protocolo nº 1 debe interpretarse en su conjunto, y por ello la alegación del Gobierno no                

era viable. Adopta el mismo proceder que en el caso anterior, es decir primero              

comprueba si la impartición de la asignatura se realiza de forma plural y neutral o no, y                 

como en el caso anterior concluye que no. Basándose en el contenido de los manuales y                

en el plan de estudios se podía comprobar que podía influir notablemente en el              

pensamiento de los niños que se centrara tanto en una única religión y rama de esta.                

Además constataron que la exención que se incluyó dirigida a los alumnos cristianos y              

judíos, violaba su derecho de no confesar sus convicciones religiosas, y también era una              

forma de dejar ver que la asignatura que debía ser objetiva no lo era, pues se preveía la                  

exoneración de la misma a confesiones distintas del Islam, lo que demostraba que el              

contenido de la misma chocaba con las convicciones religiosas de otras confesiones por             

estar predominada por una sola. En la misma línea que en la sentencia de Noruega, se                

concluyó la vulneración del artículo 2 del Protocolo nº 1 en este caso por unanimidad.               

En este supuesto todos los miembros del Tribunal reforzaron su opinión al respecto de              

esta materia.  

15 



 

Los principios que sentó esta jurisprudencia eran el deber de interpretar el artículo             

2 del Protocolo nº 1 de manera conjunta respecto a los dos derechos que reconocía y a la                  

vez tener presentes y respetar los artículos 8, 9 y 10 del CEDH, es decir, el derecho de                  

los padres a decidir el tipo de educación que deben recibir sus hijos está ligado a la                 

libertad de pensamiento, conciencia y religión; y a la vez está ligado a la libertad de                

enseñanza debiendo asegurarse el respeto, la pluralidad y la objetividad en las escuelas             

públicas, entendiéndose la expresión ​respetar de una forma amplia, y sin significar que             

la existencia de escuelas privadas dispense al Estado de garantizar los derechos de los              

padres en esta materia. Es razonable que en aquellos Estados donde se impone la              

obligación de cursar una asignatura abiertamente confesional, dedicada a una sola           

religión, se prevea la dispensa para aquellos padres cuyas convicciones morales o            

religiosas encuentren enfrentadas, siempre que sean unas convicciones fuertes, no          

simples opiniones. 

Y lo que también es lógico y señala esta jurisprudencia del TEDH es que el               

Estado tiene potestad para fijar los contenidos escolares, incluyéndose materias          

religiosas o filosóficas, y que no se debe atender a toda objeción de conciencia de los                

padres frente a cualquier materia o contenido porque entonces el sistema educativo sería             

inviable, pero lo que sí se debe procurar es que cuando los contenidos educativos              

introduzcan algún tipo de incidencia religiosa o moral se imparta de forma objetiva y              

pluralista, por tanto, el límite a no traspasar es el adoctrinamiento, y se extiende a todo                

el sistema educativo. 

Sin embargo podemos encontrar casos elevados al TEDH en los que se adopta la              

posición contraria, no reconociendo la vulneración de sus derechos.  

 

3.2.3. Sentencia de 15 de Junio de 2010. TEDH 7710/02 

En este caso nos encontramos como demandantes a dos padres declarados           

abiertamente agnósticos que pidieron expresamente a la escuela que su hijo no recibiera             

16 



 

educación religiosa. La escuela acató la petición, pero no le ofrecieron al niño una              

alternativa de ética y mientras el resto de alumnos cursaban las clases de religión, este               

niño permanecía en los pasillos o en la biblioteca de la escuela. Además los padres               

señalaban que esta situación provocó discriminación hacia el niño por el resto de los              

alumnos. 

Los padres exigían que se le ofertara a su hijo una alternativa en virtud del               

artículo 2 del Protocolo número 1; y en este caso el Tribunal basándose en la               

Jurisprudencia establecida en la sentencia de Folgero contra Noruega estableció que           

ambos casos no eran asimilables puesto que la organización de la educación religiosa en              

Polonia se hacía de forma diferente a como se hacía en Noruega. En Polonia sí se                

preveía un sistema para cada tipo de religión y ofrecía una alternativa de ética de forma                

opcional sujetándolo a la condición de un número mínimo de alumnos interesados, lo             

que es razonable. 

El Tribunal apreció que este sistema respetaba el artículo 2 del Protocolo número             

1 ya que se estaba respetando el derecho de los padres a elegir el tipo de enseñanza que                  

recibía su conforme a sus convicciones filosóficas y religiosas, pues no le obligaban a              

conocer ni participar en la asignatura religiosa, y no se le estaba negando el derecho a la                 

educación, porque era posible que se diera una alternativa de ética pero sujeto a              

condiciones razonables, y la hora de clase la pasaba en la biblioteca donde podía              

estudiar.  

Lo realmente importante en esta supuesto es que no se caía de ninguna forma en               

ningún tipo de adoctrinamiento que es la clave fundamental a tratar cuando se alega el               

artículo 2 del Protocolo número 1 y por ello se estimó que no había cabida a esta                 

demanda. 

4. Objeción de conciencia y educación para la ciudadanía. Sentencias nacionales 

En España, debido al modelo de enseñanza de la religión que adopta imponiendo             

la religión como una asignatura curricular subjetiva, abarcando las diferentes          

17 



 

Confesiones si se llega a un mínimo de alumnos (lo cual es razonable como ya hemos                

visto que el TEDH avala) y además previendo asignaturas optativas si la religión no se               

quiere cursar, no encontramos problemas entorno a la obligación de cursar la asignatura             

de religión. 

Sin embargo sí que encontramos que se da la objeción de conciencia en el ámbito               

educativo en nuestro país a la hora de la impartición de otra asignatura obligatoria que               

se introdujo, la asignatura de ciudadanía.  

La normativa española implicada se recoge en el derecho de objeción de            

conciencia ligado a la libertad ideológica y religiosa de los artículos 30 y 16 CE, y en el                  

derecho a la educación del artículo 27 CE. Es importante en este ámbito el artículo 27.3                

CE pues es el que se ve realmente vulnerado por la imposición de impartir una               

asignatura obligatoria dotada con contenido moral, como es la Educación para la            

Ciudadanía.  

La Educación para la Ciudadanía fue una asignatura diseñada para el último ciclo             

de la Educación Primaria y toda la Educación Secundaria aprobada en el 2006, con el               

objetivo de enseñar a los alumnos a adquirir unos hábitos de comportamiento buenos             

para los ciudadanos. Fue impulsada por la UE, y su implantación en España fue              

polémica entre muchos sectores de la oposición que se oponían a ella. El problema              

surgía a la hora de delimitar bien los objetivos y contenidos que la asignatura iba a                

abarcar, pues se debía de hacer de forma muy precisa, ya que al introducir valores y                

contenidos morales era fácil caer en el adoctrinamiento.  

En principio su impartición se basaría en la enseñanza de los principios            

constitucionales y de los derechos que establecen los Tratados Internacionales sobre           

Derechos Humanos que tiene firmados España, pero se ampliaba también a un concepto             

amplio, a enseñar los valores de la ciudadanía, lo que permitía una interpretación             

extensa y donde cabría interponer la objeción de conciencia por cualquier motivo            

fundamentado sobre esta premisa. Además los Reglamentos que desarrollan el          

18 



 

contenido de la asignatura establecieron que no sólo se limitaría a enseñar el             

conocimiento de los valores y principios de la ciudadanía, sino que buscaría intentar que              

los alumnos desarrollaran su propia conciencia moral. A todo esto se suma que la              

terminología que empleaba la ley y los contenidos de la asignatura en muchos casos              

dejaba ver un posicionamiento moral claro, en contra de las convicciones de muchas             

religiones o filosofías de vida.  

La práctica a seguir en este ámbito en la jurisprudencia española era desestimar la              

objeción de conciencia como se puede observar en diversas sentencias (197/2008 de 11             

de febrero, del TSJ de Asturias; o 465/2008 de 9 de octubre del TSJ de Navarra). 

4.1. STSJ 787/2007 de Andalucía de 4 de marzo de 2008 

En este caso, inicialmente a los demandantes no se les reconoció su derecho a la               

objeción de conciencia frente a la asignatura Educación para la Ciudadanía y los             

Derechos Humanos, siguiendo la misma práctica jurisprudencial hasta el momento. Los           

demandantes alegaban una vulneración de los artículos 27.3 y 16.1 CE, motivando su             

fundamentación en que la asignatura se enfocaba a crear una conciencia moral en los              

alumnos con los contenidos que fijaba el Gobierno a través de la Ley que regulaba esta                

asignatura vulnerando de este modo su ética personal, y además invocaban que la             

asignatura poseía un alto contenido político y utilizaba terminología y conceptos de la             

ideología de género. 

El Tribunal se apoyó en las sentencias analizadas en este trabajo del TEDH que              

reconocen la objeción de conciencia y deja claro que la objeción de conciencia se              

extiende a otros ámbitos más allá del militar con apoyo en el artículo 16.1 CE, tal y                 

como diversas sentencias del Tribunal Constitucional han fijado.  

El problema que encontraba este Tribunal y en lo que se iba a basar para               

reconocer la objeción de conciencia era en la falta de información del centro docente              

hacia los padres de los contenidos de la asignatura, y en que las finalidades de la                

asignatura que fijaba su propia ley de desarrollo eran muy ambiguas e incidían de pleno               

19 



 

en cuestiones morales y éticas, y por ello estaba plenamente justificado que los             

demandantes encontraran esta asignatura contraria a sus convicciones. De este modo           

acordó que el alumno quedaba exento de cursar esta asignatura, innovando y            

reconociendo por primera vez la objeción de conciencia a la educación para la             

ciudadanía. 

4.2. Jurisprudencia del TS 

Tras la citada sentencia de Andalucía, el TS examinó diversos recursos de            

casación, de similar contenido, sobre el derecho de objeción de conciencia a la             

asignatura Educación para la Ciudadanía y acordó, con 22 votos a favor y 7 en contra, la                 

posición jurisprudencial de este órgano jurisdiccional en esta materia. 

El once de febrero de 2009, el TS dictó cuatro sentencias sobre los             

correspondientes recursos de casación, de las cuales procedo a analizar dos de ellas, la              

STS 905/2008, y la STS 1013/2008, así como los votos particulares que comparten.  

4.2.1.  STS 905/2008 de 11 de febrero 

En esta sentencia se partía de que el TSJ de Andalucía había estimado la objeción               

de conciencia y el Ministerio Fiscal y la Junta de Andalucía recurrieron. El TSJ basó su                

alegato en que el centro debe informar a los padres de los contenidos de la asignatura y                 

que los contenidos estaban indefinidos, unido a que las leyes de desarrollo de la              

asignatura definen contenidos con trascendencia ideológica, siendo esto motivo         

suficiente para presentar objeción de conciencia, y ello sin tener que dar motivos que              

revelen sus pensamientos e ideologías, tal y como también avala el TEDH. Además             

considera que es primordial salvaguardar los derechos 16 y 27 CE y que ello no choca                

de ninguna forma con el buen funcionamiento democrático. 

El análisis del TS se centró primero en discernir si existía o no el derecho a la                 

objeción de conciencia con respecto a la educación para la ciudadanía; en segundo lugar              

se centraba en el argumento del TSJ de que el centro debe informar a los padres de los                  

20 



 

contenidos de la asignatura y sobre la indeterminación de los conceptos; y por último en               

determinar el alcance de los artículos 16 y 27 CE. 

Respecto al alcance de los artículos 16 y 27, los unía al artículo 1 CE, al                

pluralismo jurídico. Partía de que la impartición de la educación iba íntimamente ligada             

a respetar el pluralismo jurídico como valor supremo del ordenamiento jurídico, y por             

ello la asignatura no tendría contenido adoctrinador, sería plenamente objetiva y           

pluralista. Sostiene el TS que es una facultad y un deber del Estado enseñar los valores                

básicos y primordiales de cualquier sociedad democrática, lo cual se conseguía a través             

de esta asignatura, y la misma se limitaba a informar sobre los valores morales              

constitucionales y sobre las principales concepciones culturales, morales…. con el          

objetivo de transmitir el respeto en aras a la paz. Por lo tanto al considerar que la                 

asignatura se centraba sólo en enseñar esos valores por el artículo 1, no había              

adoctrinamiento; sin perjuicio de que sí se enseñaran otros valores de manera no             

objetiva sí cabría adoctrinamiento, aunque en estos casos no lo aprecian.  

En cuanto al segundo punto analizado, consideraban que los objetivos y           

contenidos de la asignatura eran suficientemente accesibles para conocerlos porque los           

reglamentos de desarrollo de la asignatura informaban sobre los mismos y estaban            

publicados en el BOE. En cuanto a la indeterminación de los conceptos, no encontraban              

ningún argumento para avalar que fueran en contra de ninguna religión o moral, a pesar               

de que estuvieran redactados de forma que diera pie a distintas lecturas.  

Por último, sí apreciaban que el deber de cursar la asignatura obligatoria de             

Educación para la Ciudadanía era un deber jurídico válido sobre el que podía caber una               

objeción de conciencia, ya que claramente se imponía un mandato imperativo de asistir             

a esas clases. Por otro lado descartaban la idea de que existiera una objeción de               

conciencia general, ya que nuestra CE solamente reconoce la objeción de conciencia en             

un ámbito y la jurisprudencia hasta ese momento sólo la había considerado en algún              

ámbito más (no en la educación), y por ello no encontraban que estuviera prevista en               

nuestro ordenamiento una objeción de conciencia a cualquier mandato jurídico          

21 



 

obligatorio. De este modo pasaban a analizar sí, a pesar de que no existiera una objeción                

de conciencia general, existía en este caso en el ámbito educativo a la Educación para la                

Ciudadanía.  

Para justificar su respuesta hacían referencia a las sentencias analizadas en este            

trabajo anteriormente, la de Folgero y la de Zengin. Sin embargo no consideraban que la               

jurisprudencia de estos casos fuera de utilidad para este supuesto. Por un lado porque              

versaban sobre una asignatura obligatoria de una religión determinada y en este caso no              

se imponía una obligación de cursar religión, en España cursar la religión es una opción               

voluntaria, y cursar una materia obligatoria que incide en cuestiones morales, no            

religiosas no lo equiparaban a la misma situación. Por otro lado, entendía que esta              

jurisprudencia no llegaba a reconocer un derecho a la objeción de conciencia frente a              

asignaturas religiosas, sino que se limitaba a decir que ese tipo de asignaturas religiosas              

debían reconocer una dispensa para que fueran acordes al CEDH.  

Por ello imponían la inexistencia del derecho de objeción a la asignatura            

Educación para la Ciudadanía, considerando que una sociedad democrática de derecho           

que se rigen por los valores de igualdad y pluralismo, no hay razones para oponerse a                

una materia obligatoria para todos cuyo fin es informar de valores básicos de la              

ciudadanía, respetando la libertad ideológica y religiosa. Añadían para concluir, que de            

ninguna forma se podría dar el adoctrinamiento por parte de los profesores, ya que              

deben regir su docencia por el artículo 1 CE y por ello era una educación pluralista y                 

objetiva.  

4.2.2. STS 1013/2008 de 11 de febrero 

La siguiente sentencia también partía de unos padres que querían que se les             

reconocería el derecho a la objeción de conciencia hacia esta asignatura para que su hija               

no la tuviera que cursar. Se les había negado el derecho porque estimaban que la               

Educación para la Ciudadanía abarcaba temas ajenos a la religión y a la moral y sólo                

sería posible con base al artículo 27.3 anular normas de una asignatura obligatoria que              

22 



 

invadieran el derecho de los padres a decidir la enseñanza de sus hijos en materia               

religiosa o moral, pero no pedir exenciones.  

La única diferencia respecto al caso anterior, es que en esta los padres sí              

precisaban una serie de conceptos que creían que chocaban plenamente con su libertad             

de conciencia y religión y de elegir la enseñanza que reciben sus hijos. Esos contenidos               

que señalaban alegaban que eran ​“más propios de regímenes fascistas o           

marxistas-leninistas que de un país democrático y miembro de la Unión Europea”​. Los             

tribunales sin embargo consideraban que la asignatura se centraba en que el alumno             

conociera y respetara los valores de la sociedad y que aprendiera a ser capaz de razonar                

sobre ellos y decidir libremente cómo ejercer su condición de ciudadano, estando esto             

permitido según el Tribunal, porque el artículo 27.2 CE busca el pleno desarrollo de la               

personalidad en respeto a los principios democráticos y derechos y libertades           

fundamentales de la CE. 

El TS analiza los mismos puntos que en el caso anterior, y con las mismas               

conclusiones. Además en este añade que a pesar de que hacían referencia a que              

contenidos veían que afectaban a su libertad de conciencia, no lo justificaban            

suficientemente y los mismos contenidos no veían que adoctrinaran al alumno, sino que             

potenciaban su libre desarrollo, conocieran y respetaran los valores de la sociedad y             

aprendieran a comportarse en la vida con la arreglo a las normas jurídicas de la               

sociedad, sin intentar que aceptaran esta conducta como única pauta sobre la que regir              

su vida y sin que renunciaran sus propias convicciones.  

Lo que sí reconocen ambas sentencias, es que si alguna explicación o texto en              

particular incidiera en otro fin distinto a los de la educación, siempre se les debe               

reconocer el derecho fundamental a la tutela judicial efectiva, aunque en este caso de              

nuevo niegan la existencia del derecho a la objeción de conciencia.  

 

23 



 

4.2.3. Votos particulares 

Lo que tienen en común estas sentencias son los votos particulares que se             

formulan por una serie de Magistrados respecto a la decisión de la mayoría. Muchos de               

los motivos que alegan son los mismos, así que explicare aquellos que fundamentan             

más a fondo cada uno de ellos.  

El primero de ellos es el voto particular de Juan José González Rivas. Este              

magistrado comparte la opinión mayoritaria de que los alumnos deben aprender la            

organización de la UE, los contenidos de los textos internacionales que vinculan a             

España, y los principios básicos del sistema constitucional, pero él cree que no se puede               

en ningún caso invadir la privacidad e intimidad afectando a las conciencias y             

sentimientos individuales, y estima que esta asignatura también entra en ese ámbito.  

Este Juez considera que la asignatura entre a valorar la conciencia moral de los              

alumnos para ver si estos aceptan determinados valores morales, yendo por tanto más             

allá del artículo 27.2 CE que exige respeto. Este argumento lo basa en tres puntos que                

aborda la asignatura en cuestión: primero cuando la misma plantea dilemas morales a             

los alumnos para que construyan un juicio ético propio basado en los valores             

democráticos, lo que viola directamente el derecho establecido en el artículo 27.3 de los              

padres a que sus hijos reciban una educación acorde a sus convicciones morales ya que               

esta forma de impartir la asignatura establece otros criterios para resolver estos dilemas             

que pueden ser ajenos a las convicciones paternas. En segundo lugar, uno de los              

contenidos de la asignatura implica: “reconocer los derechos de las mujeres, valorar la             

diferencia de sexos y la igualdad de derechos entre ellos y rechazar los estereotipos y               

prejuicios que supongan discriminación entre hombres y mujeres” y otros contenidos           

inciden sobre el sexismo o la homofobia, lo que tanto este Magistrado como los padres               

demandantes creen que enseñan valores negativos sobre concepciones acerca de la           

persona, la circunstancia de que no se especifique que se entiende por estereotipos o              

prejuicios respecto los cuales los alumnos deben mostrar una actitud contraria, así como             

que tampoco se explique la necesidad de dicha actitud crítica frente a los mismos,              

24 



 

genera una situación evidente de inseguridad jurídica al desconocerse cuáles son esas            

conductas o actitudes que el sistema educativo califica de contrarios a la paz social, y               

esta imprecisión está claro que deja abierta la puerta a la objeción de conciencia. Por               

último y el más claro que deja abierta la puerta a que se presenten objeciones de                

conciencia sobre esta asignatura, es la propia redacción de la ley de la misma, cuando               

incluye entre sus contenidos “otros valores de carácter global”, o que pretenda la             

autorregulación de sus emociones y sentimientos, puesto que son rasgos definidores de            

la personalidad humana, que se insertan claramente en la libertad de conciencia y en la               

libertad ideológica.  

El Magistrado analiza también el artículo 27.3 CE y él añade que además de la               

unión al artículo 1 (pluralidad) y a la neutralidad de los colegios en la educación, se                

incluye indirectamente el derecho a elegir y a oponerse a determinadas asignaturas sin             

que esto vaya en contra del sistema democrático. También analiza diferentes textos            

internacionales y destaca entre ellos la Observación General número 22 de 30 de julio              

de 1993 de las Naciones Unidas, al artículo 18 PIDCP que establece que: ​«La educación               

obligatoria que incluye el adoctrinamiento en una religión o en unas creencias            

particulares, es incompatible con el párrafo cuarto del artículo 18, a menos que se              

hayan previsto exenciones y posibilidades que estén de acuerdo con los deseos de los              

padres o tutores» y «en este caso, cuando un conjunto de creencias sea considerado              

como la ideología oficial en Constituciones, Leyes, Programas de Partidos o en la             

práctica efectiva, no tendrá como consecuencia ningún menoscabo de las libertades           

consignadas en el artículo 18 ni de ningún otro de los derechos reconocidos en el               

Pacto, ni ningún tipo de discriminación contra las personas que no suscriban la             

ideología oficial o se opongan a ella».  

Junto a ello analiza la misma jurisprudencia del TEDH y este interpreta que esas              

sentencias verdaderamente reconocen una dispensa en caso de adoctrinamiento en          

materias de contenido moral o filosófico.  

25 



 

Por todo esto, este Juez sí que entiende que existe y se debería reconocer el               

derecho a la objeción de conciencia a esta asignatura en cuestión, a diferencia de la               

opinión mayoritaria. Este entiende que los textos y jurisprudencia internacional sí dan            

pie a que existe este derecho, y pondera más importante salvaguardar el artículo 27.3              

CE, frente a lo que hace el resto de Magistrados que ponderan más el artículo 27.2, y lo                  

justifica puesto que entiende prevalente el artículo 27.3 tal y como también presupone la              

DUDH al imponer que el derecho de los padres a determinar la formación moral de los                

hijos es preferente.  

Insiste en que cuando cualquier asignatura que sea obligatoria pueda afectar a            

opciones morales personales, debe valorarse esta opción, y en este caso deja claro que él               

cree que así es porque los contenidos y fines recogidos en los reales decretos que               

desarrollan la asignatura inciden en aspectos relativos a la privacidad e intimidad, al             

redactar determinados conceptos o referirse por ejemplo a que tiene el fin de crear una               

identidad personal, influir en las emociones…  

Por todo ello concluye que es perfectamente válido y acorde a derecho que el              

Estado presente en el currículo escolar una asignatura que enseñe los principios            

constitucionales, el contenido de los grandes textos internacionales y los Derechos           

Humanos, pero al regular también cuestiones como la identidad personal o la            

construcción de una conciencia moral se vulnera el artículo 27.3 CE. Para él esta              

asignatura también plantea fijar una ética común pública, ajena a la personal propia, lo              

que podría introducirse en el adoctrinamiento.  

Además hace una comparativa con otros países de la UE (Francia, Bélgica,            

Alemania y Estonia…) que introdujeron también esta asignatura en su programa           

educativo, y observa que los contenidos que imparten en esa asignatura son temas             

específicamente europeos sobre los derechos y deberes de las personas como           

ciudadanos europeos, la historia del proceso de integración de la UE, el funcionamiento             

de las instituciones europeas y los principales temas relacionados con este ámbito, sin             

26 



 

introducir, como sí hacen los Reales Decretos españoles, factores afectivo emocionales           

que inciden en la intimidad y privacidad personal. 

Con base a todo esto, el Juez Juan José González Rivas considera que la mejor               

solución a este asunto era reconocer una exención parcial a la asignatura Educación para              

la Ciudadanía para aquellos contenidos que inciden en aspectos morales que choquen            

con las convicciones morales propias, y todo ello avalado por los artículos 16, 27.3 y               

30.2 CE más normas internacionales.  

Otro Magistrado que formuló otro voto particular fue Manuel Campos          

Sánchez-Bordona. Este acepta la opinión mayoritaria de que no existe un derecho a la              

objeción de conciencia general, pero sí reconoce que existe un derecho a la libertad de               

conciencia y que para garantizarse plenamente cabe la invocación de objeciones de            

conciencia siempre y cuando estén revestidas de seriedad, bien justificadas, y no sean             

meras ideas, así como también establece la jurisprudencia del TEDH. En contra de la              

opinión mayoritaria, este Magistrado no cree que el reconocer estas objeciones en            

determinados supuestos conlleve peligrar el sistema democrático y ejemplifica como          

muchos otros países reconocen con naturalidad estas exenciones por razones de           

conciencia frente a deberes jurídicos cuando no se prevé exención alguna a los mismos.  

Respecto a la jurisprudencia del TEDH, en concreto a la sentencia Folgero,            

disiente de la opinión del TS y este cree que sí en ese supuesto donde se imponía un                  

deber educativo de cursar una determinada asignatura por imperativo legal (como en            

este caso) aun cuando se preveía una dispensa parcial a la misma, más justificado estaría               

en este caso reconocer la objeción de conciencia como en Folgero, ya que en este               

supuesto ni la exención se prevé. Además cuando la jurisprudencia mayoritaria del TS             

indica que no equipara un asunto con el otro, no encuentra el por qué este Juez, ya que                  

claramente el artículo 2 del Protocolo Nº1 del Convenio no diferencia entre religión y              

moral, protege ambas convicciones de igual modo. Y a pesar de que sea más difícil               

diferenciar cuando se inciden sobre contenidos morales, el problema surge con la            

27 



 

redacción de la ley que desarrolla la asignatura porque pretende imponer           

obligatoriamente la enseñanza de una ética común.  

Es decir, al igual que el otro Magistrado, este también opina que al reconocerse              

como un fin de la asignatura imponer una conciencia común, y emplear conceptos muy              

indefinidos y cuestiones morales controvertidas, se incide de pleno en el           

adoctrinamiento.  

Se recoge otro voto particular formulado por Don Jesús Ernesto Peces Morate, al             

que se añaden Mariano Oro-Pulido López y Pedro José Yagüe Gil.  

Al igual que el anterior, este sí reconoce un derecho a la objeción de conciencia a                

pesar de que no lo recoja nuestra ley como tal. Opina que el reconocer la objeción de                 

conciencia a otros ámbitos distintos al que impone la CE es posible y claro está en la                 

jurisprudencia que cita el TS, es decir, que es una potestad que desarrollan los jueces y                

tribunales, y en este caso por tanto también se podría dar. Es decir, a pesar de que la                  

opinión mayoritaria diga que no encuentra fundamento ni en la ley ni en la              

jurisprudencia para reconocerlo, se contradice porque la jurisprudencia amplía la          

objeción a otros ámbitos e igual se podría hacer en este.  

También ven claro el adoctrinamiento por los mismos motivos que sus           

compañeros, la redacción de la ley y los contenidos de la asignatura tienen una              

interpretación y práctica que conllevan el adoctrinamiento, ya que intenta fomentar           

sentimientos y actitudes ante determinadas situaciones.  

De este modo, estos 3 Magistrados declaran que la configuración legal de la             

asignatura constituye de pleno un adoctrinamiento en valores morales, lo que justifica            

que los padres con base al artículo 27.3 reclamen que su hijo no curse tal asignatura y                 

en consecuencia para ellos se debía declarar que existía el derecho de objeción.  

Por último, otro Magistrado, Emilio Frías Ponce formuló otro voto particular, al            

que se añadió Juan Gonzalo Martínez Micó.  

28 



 

Este Magistrado al analizar el artículo 27.3 CE entiende que el mismo implica un               

límite al Estado a la hora de fijar los contenidos educativos, basado en que no pueden                

imponer obligatoriamente asignaturas que tengan por objeto la formación moral y           

religiosa de los alumnos, para salvaguardar la libertad de conciencia que es un derecho              

fundamental del sistema democrático, y garantizar el derecho de los padres a elegir la              

formación que reciben sus hijos conforme a sus convicciones. También reconoce como            

el resto, y de acuerdo a la opinión de la mayoría que tiene el Estado competencia para                 

enseñar los contenidos de la CE y los tratados internacionales sobre Derechos Humanos,             

pero sin abordar en ningún caso cuestiones morales porque están dentro del ámbito de              

libertad protegido por el artículo 27.3, como creen también los otros Magistrados que             

formulan votos particulares.  

También entiende así mismo que la regulación de la asignatura se excede en sus              

competencias y entra al adoctrinamiento al establecer contenidos referidos a crear una            

conciencia moral cívica común en todos los ciudadanos, lo que conlleva a imponer una              

serie de normas morales que influyen en valores elegidos por el Estado en un              

determinado momento.  

Estima este Magistrado que el desarrollo reglamentario de la asignatura impone           

una obligación moral que no todos los ciudadanos pueden compartir, y que no es plural,               

neutral ni pluralista porque pretende influir en la educación moral de los alumnos, sin              

importar la moral de los padres.  

Así, en el mismo proceder que los otros Magistrados formuladores de votos            

particulares, también falla que deberían haber apreciado que una parte del Real Decreto             

vulnera de pleno el artículo 27.3 CE, y debió aceptarse por ello la objeción de los padres                 

y permitirles acogerse a una exención parcial.  

La aplicación de esta Jurisprudencia que adoptó el TS en contra de la objeción de               

conciencia a la asignatura Educación para la Ciudadanía, la podemos ver aplicada en             

sentencias posteriores, como por ejemplo en la STC 57/2014, de 5 de mayo de 2014, en                

29 



 

la cual unos padres pedían la objeción de conciencia frente a la materia Educación para               

la ciudadanía. El TS ya había descartado la objeción de conciencia haciendo referencia a              

sus Sentencias de 11 de febrero de 2009, que fijan esta línea jurisprudencial constante y               

uniforme explicada, sin perjuicio de que algunos Magistrados sigan realizando votos           

particulares por idénticos motivos.   

30 



 

III. CONCLUSIONES 
 

 

Después de analizar la diversa jurisprudencia examinada, puedo concluir que la           

objeción de conciencia es un derecho íntimamente ligado a la libertad de conciencia y              

por ello existe, aunque en muchos casos es difícil de justificar o no se llega a reconocer                 

su existencia.  

Está claro que lo que fija la jurisprudencia para reconocer la objeción de             

conciencia en el ámbito educativo, es la existencia o no de adoctrinamiento que es el               

límite que no se debe rebasar, y la justificación de su petición, ya que debe ser por                 

convicciones, no meras ideas u opiniones, tienen que ser creencias personales           

interiorizadas que de verdad creen una carga personal por el hecho de tener que cumplir               

un deber legal, en este caso de cursar determinadas asignaturas con contenido religioso             

o filosófico.  

Se observa de la Jurisprudencia del TEDH al respecto de este tema que lo que               

prima es que estas asignaturas que se presentan como obligatorias y que inciden en              

materia religiosa o moral deben ser plurales y objetivas, lo que conlleva a explicar los               

contenidos de manera neutral y sin dar más importancia a ninguna religión o convicción              

personal sobre otras, es decir, informar de forma igualitaria de todos los contenidos. Y              

en el caso de que no sea así, se prevea una exención o dispensa accesible a las personas                  

que vean afectadas su libertad de conciencia, y que sea una exención efectiva; o que no                

se imponga de forma obligatoria y pueda no asistir a esas clases como ocurre en el caso                 

de la sentencia de Polonia.  

Respecto al voto particular que se formula en la sentencia Folgero contra            

Noruega, no estoy de acuerdo, yo estaría de acuerdo con la opinión mayoritaria, también              

observó que se da el adoctrinamiento ya que se están centrando en darle mucha más               

31 



 

importancia a una confesión que al resto en una asignatura que es obligatoria, deja de               

ser una asignatura plural y objetiva. Sí quisieran centrarse en explicar sólo una religión              

creo que como defiende el voto particular el Estado podría hacerlo, pero planteándolo             

como una asignatura optativa para respetar el derecho de libertad de conciencia de             

todos. Y recuerdo que la obligación del Estado es respetar y este concepto se entiende               

de forma amplia, no solamente como tolerar, sino asegurar que se mantienen los             

derechos fundamentales de los alumnos y los padres.  

Además también creo que pedir una dispensa teniendo que justificar el por qué sí              

atenta contra el derecho de no tener que confesar tu pensamiento, ideología o religión,              

aunque de no justificarlo tampoco nos podríamos asegurar si se hace realmente por             

convicciones personales fuertes o meras ideas, lo que me parece el tema más             

complicado en este ámbito.  

Creo que el voto particular surgió porque era una novedad sobre la que hubo              

debate, pero luego se puede observar que la opinión se unificó en la sentencia de               

Turquía.  

En cuanto a la jurisprudencia nacional, me ocurre lo contrario, estoy de acuerdo             

con los votos particulares y me opongo a la opinión mayoritaria, no hemos avanzado              

como internacionalmente han hecho.  

En primer lugar, me parece una contradicción negar la objeción de conciencia            

porque el TS no encuentre fundamento legal o jurisprudencial a la misma. Como hemos              

visto hay muchos textos internacionales que avalan la objeción de conciencia a diversos             

ámbitos al ir unida a la libertad de conciencia que aparece como derecho fundamental.              

Y la jurisprudencia propia española ya había reconocido la objeción de conciencia a             

otros ámbitos más allá del militar sin refuerzo legal para eso según ellos. Por ello, la                

objeción de conciencia al ámbito educativo se podría ampliar, estaría perfectamente           

justificado, así como también avala la jurisprudencia del TEDH que es intachablemente            

aplicable a los casos pues se dan los presupuestos necesarios.  

32 



 

Tanto en la jurisprudencia del TEDH que reconoce la objeción de conciencia,            

como en los supuestos españoles que la piden hay una asignatura obligatoria que incide              

en unos casos en materia religiosa y en otros en convicciones morales personales. Hay              

que tener en cuenta que los textos internacionales cuando reconocen el derecho de             

conciencia y religión, de objeción de conciencia, y el derecho a la educación, lo hacen               

equiparando la religión y la moral, da igual que la Educación para la Ciudadanía no               

entre en cuestiones religiosas basta con que lo haga en cuestiones filosóficas o morales              

(argumento que utiliza el TS y que se puede observar no es válido). El otro presupuesto                

idéntico en ambos casos es que no se prevé en la legislación que regula la asignatura                

una exención.  

Por todo esto, la objeción de conciencia a estos asuntos es válida y está              

justificada, tal y como también mantienen los magistrados que formulan los votos            

particulares.  

Por otro lado, también veo claro que se puede apreciar el adoctrinamiento en un              

determinado pensamiento, y esto no se puede negar solamente haciendo referencia a que             

nuestro sistema democrático se rige por el pluralismo y por ello este adoctrinamiento no              

se puede dar, habría que demostrar que el pluralismo realmente se está dando. Y se               

demuestra que no se está dando por la propia imprecisión de la ley en los conceptos y                 

por las diferentes lecturas a las que se expone, como ya he señalado.  

Por tanto yo me uno a la opinión de los votos particulares y primaría el artículo                

27.3 CE, reforzado por textos internacionales y jurisprudencia como se ha demostrado,            

y dándose los presupuestos necesarios para una objeción de conciencia, derecho           

importante que se debe reconocer y mantener en una sociedad democrática que busca la              

igualdad y el respeto de los derechos fundamentales, siendo preferente salvaguardar el            

derecho a la libertad de conciencia, pensamiento y religión.  

  

33 



 

IV. BIBLIOGRAFÍA 
 

 

LIBROS  

GARCIMARTÍN-MONTERO, C. ​Neutralidad y escuela pública: a propósito de la          

educación para la ciudadanía.​ RI 400196.  

NAVARRO-VALLS, R.; Y MARTÍNEZ-TORRÓN, J. ​Conflictos entre conciencia y         

ley: las objeciones de conciencia​. 2º Edición, Iustel, Madrid 2012. 

 

TEXTOS NORMATIVOS 

Carta de Derechos Fundamentales de la Unión Europea  

Código Civil Español 

Constitución Española 

Convenio Europeo de Derechos Humanos 

Declaración Universal de Derechos Humanos 

Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos de las Naciones Unidas. 

Protocolo Adicional al Convenio para la Protección de los Derechos Humanos y de las              

Libertades Fundamentales 

 

SENTENCIAS 

Sentencia de 29 de Junio 2007. TEDH 2007/53. Caso Folgero contra Noruega.  

34 



 

Sentencia de 9 de Octubre 2007. TEDH 2007/63. Caso Zengin contra Turquía 

Sentencia de 15 de Junio 2010. TEDH 7710/02. Caso Grzelak contra Polonia  

STSJ 787/2007 de Andalucía de 4 de marzo de 2008  

STS 905/2008 de 11 de febrero 

STS 1013/2008 de 11 de febrero 

 

PÁGINAS WEB 

www.conferenciaepiscopalespañola.es – revista Religión y Escuela 

www.laicismo.org 

https://es.wikipedia.org/wiki/Educaci%C3%B3n_para_la_Ciudadan%C3%ADa_en_Esp

a%C3%B1a  

https://hudoc.echr.coe.int/spa#{"documentcollectionid2":["GRANDCHAMBER","CHA

MBER"]}  

https://hj.tribunalconstitucional.es/  

http://www.poderjudicial.es/search/indexAN.jsp  

 

 

 

35 

https://es.wikipedia.org/wiki/Educaci%C3%B3n_para_la_Ciudadan%C3%ADa_en_Espa%C3%B1a
https://es.wikipedia.org/wiki/Educaci%C3%B3n_para_la_Ciudadan%C3%ADa_en_Espa%C3%B1a
https://hudoc.echr.coe.int/spa#%7B
https://hudoc.echr.coe.int/spa#%7B
https://hj.tribunalconstitucional.es/
http://www.poderjudicial.es/search/indexAN.jsp

